
POLITIKEPOLITIKE
STVARANJASTVARANJA

KANONAKANONA



NASLOV IZVORNIKA

Politike stvaranja kanona

Copyright © 2024 Vladimir Tasić
Copyright © 2024 Mirela Dakić
Copyright © 2024 Lamija Milišić
Copyright © 2024 Mirnes Sokolović
Copyright © 2024 Nađa Bobićić

ISBN 978-953-8256-34-9

CIP zapis je dostupan u računalnome katalogu Nacionalne i 
sveučilišne knjižnice u Zagrebu pod brojem 991005917766409366.



Zagreb, studeni 2025.





5

UVOD

Rasprava o kanonizaciji u književnosti traje više od 
stoljeća i čini se da je o kanonu i kanonima sve rečeno, ali 
svakodnevna praksa pokazuje da se usprkos tome politike 
kanonizacije sporo mijenjaju. Kako je književna kritika 
jedan od protagonista te priče, Kulturtreger je krajem 
2024. godine organizirao svoj godišnji krtičarski kolokvij 
upravo na temu uloge književne kritike u perpetuiranju, 
dekonstrukciji odnosno transformaciji kanonizacije. Bavio 
se mehanizmima, strategijama i taktikama koje se koriste 
u kanonizaciji književnosti: od nagrada, festivala, do 
akademije i marketinga s fokusom na postjugoslovenski 
prostor. Njega smo definirali kao “poluperiferiju” pri 
čemu se taj pojam koristio kao djelatni koncept koji s 
jedne strane otvara prostor raspravi o odnosima moći 
između centra i periferije u geo-kulturno-političkom 
smislu, a s druge strane o mogućim emancipacijskim 
potezima između centra i periferije u kulturtregerovskom 
smislu. Tekstovi u ovom zborniku rezultat su uvida 
nastalih u razgovorima između kritičara, urednika, 
književnika i čitatelja na spomenutom kolokviju. 

Kanonom se smatra društveno prihvaćen izbor najvažnijih 
književnih djela jednog područja ili tradicije koja se stoga 
podučavaju u školi i proučavaju na fakultetu, odnosno djela 
za koja bi svatko trebao barem čuti ako ih već nije morao 
pročitati. Ova definicija, međutim, ne govori ništa o tome 
kako se on stvara, tko odlučuje o izboru književnih djela 
te kako on postaje društveno prihvaćen? Termin se dalje 



6

usložnjava definiranjem područja na kojem kanon postaje 
kanon. Što to područje omeđuje? Jesu li to geografske, 
političke, jezične, kulturne, estetske ili ine granice? 

U temu nas uvodi tekst Vladimira Tasića Kanon 
kaleidoskop. Koristeći ideju kaleidoskopa koji nakon svakog 
prodrmavanja daje drugu sliku, Tasić traži odgovor na 
tri osnovna pitanja: Šta je ono što je postojano, šta opstaje 
(ako išta opstaje), uprkos brojnim razdrmavanjima kanonske 
slike? Kakav je to aparat u kom nastaje ono što zovemo kanon? 
Šta znači “prodrmati” takav aparat? Postavivši tezu da je 
kanon efekt književnog polja, za koju priznaje da samo 
izmješta problem, Tasić daje kratki povijesni pregled 
različiti teorijskih pristupa valorizaciji, prepoznavanju, 
kritici i interpretaciji književnosti te književnih sporova 
oko kanona u potrazi za povijesnim zakonitostima i 
invarijantama njegovog stvaranja i preslagivanja u nadi da 
bi nam to  “moglo nešto reći o sistemu kao celini” u kojem 
centar, periferija i poluperiferija supostoje kao dinamički 
elementi. Albaharijev opus tako oprimjeruje invarijantu 
jednog ili više književnih polja te pokazuje da se “politike 
stvaranja kanona, kao i kritika kanona, ne mogu razumeti 
direktnom primenom teorijskih proizvoda metropole.”   
      
U tekstu Strategije feminističkog čitanja kanona Mirela Dakić 
poziva se na još jednu “invarijantu” književnog polja, 
Dubravku Ugrešić, i njezinu kritiku kanona kao jednog 
od ključnih mehanizama književne institucije. Dakić tvrdi 
kako je feministički odnos prema kanonu i dalje jedno od 
intrigantnijih pitanja koja možemo postaviti o dinamici 



7

moći u književnom polju te da feministički odgovor na 
kanon nije homogen. Međutim, ne smatra da je kritička 
zadaća završena uključivanjem imena bilo u kanon ili u 
protukanon već postavlja pitanje “kakvom koncepcijom 
književnosti barataju dosadašnje feminističke kritike 
kanona te u kojoj mjeri one nastoje intervenirati u 
kategorijalni aparat znanosti o književnosti, a time i u 
same procedure kojima se i kanon i protukanon, kao 
i književna povijest, grade i uspostavljaju?” U tom 
kontekstu Dakić razmatra potencijale jugoslavenskog i 
postjugoslavenskog književnog prostora u promišljanju 
pojma kanona kao i njegovih alternativnih 
koncepcija pri čemu ističe pojam transnacionalne 
književnosti i zagovara “subverzivna, izdajnička 
čitanja i kanonskih djela i njihovih čuvara i arbitara”.

Lamija Milišić u tekstu Kanonizacija i kritički fetišizam polazi 
od pretpostavke da kanonizirano djelo postaje predmet 
poštovanja odnosno fetiš odan statusu quo aktualne 
društvene ideologije koje se kanonizacijom “oslobađa” 
društvenih okolnosti u kojima je nastalo te na primjeru 
nacionalnih književnosti koje se kanoniziraju za vrijeme 
i nakon ratova 90-tih godina 20. stoljeća razmatra odnos 
između književnog kanona i politika identiteta. Milišić 
analizira ulogu književe kritike i teorije u kanonizaciji koja 
se “zasniva na težnji za uspostavom općeprihvaćenog 
vrjednosnog sistema” bilo da je motivirana održavanjem 
trenutno vladajuće ideologije ili revalorizacijom 
vladajućeg kanona. U tom smislu predlaže da “imanentna 
kritika i kritički fetišizam pružaju mogućnost distance 



8

spram univerzalistički uspostavljenih normi društva” 
te mogu “ukazati na njegove ideološke implikacije”.

Evocirajući Pascale Casanova, tekst Mediteranska književna 
republika: jedno naličje (post)jugoslovenskog kanona Mirnesa 
Sokolovića nudi alternativu književnom kanonu koji 
uspostavlja etnička filologija u kontinuitet nacionalne 
književnosti. Kroz interpretaciju djela iz različitih 
jezičnih, povijesnih i geografskih točaka na Mediteranu 
povezuje postjugoslavenski prostor sa širom sredozemnom 
književnom republikom na “translingvalnoj geoestetskoj 
mapi koja se rasklapa i sklapa, neovisno o granicama 
(bivših i novih) država, jezika i naroda.” Sokolović 
tako u fokus svoje interpretacije stavlja prefiks trans 
na jezičnost, nacionalnost, temporalnost kritizirajući 
povijesnu regresiju od kozmopolitizma do nacionalizma 
i ukazujući da je “mnogo detalja u mediteranskim 
tekstovima moralo (...) biti zanemareno, da bi se uklopilo 
u stabilan narativ o nacionalnim (književnim) istorijama”. 

Inspirirana feminističkim, kvir, de- i antikolonijalnim, 
marksističkim i drugim teorijama, ali i kolektivističkim 
kritičarskim praksama u regiji Nađa Bobičić u svom tekstu 
Kontriranje kanonu – 5 praktičnih predloga predlaže različite 
načine za to kontriranje. Ona zagovara književne suradnje 
u regiji i otvorene kanone kao otpor nacionalnim kanonima 
“koji su u službi održanja nacionalnih elita”. Kontrirati 
kanonu se može i čitanjem klasika “kroz različite analitičke 
perspektive” poput feminističke, kvir ili antikolonijalne, a 
mogu se naći i dragulji kroz “istraživački rad na otkrivanju 



9

zagubljenog korpusa”. Bobičić predlaže “nesvrstani 
kontra-kanon” temeljen na ljevičarskim principima, na 
presjeku feminizma, kvira, dekolonijalizma, ekokritike 
kroz koji bi se mogli formulirati najrazličitiji stilovi, 
poetike, bez ikakvih žanrovskih ili formalnih ograničenja. 
On bi bio vođen idejom da “kreativno stvaralaštvo ne 
znači utrkivanje već stvaranje prostora za zajedništvo 
između onih koji pišu, onih koji analiziraju i čitaju”. I 
konačno smatra da je nužna demistifikacija procesa 
postajanja knjiga klasikom kao i odbacivanje zahtjeva za 
“vrhunskim” kriterijima prema kojima ćemo prepoznati 
“izuzetna” djela. Dapače, potrebno se pogledati u 
ogledalo i vidjeti “kojim se to trendovima, reklamama, 
ideološkim zabludama, predefinisanim okvirima čitanja 
nismo uspjele i uspjeli oduprijeti”. Gotovo kao odgovor na 
pitanje Mirele Dakić, Bobičić predlaže prakse kanonizacije 
koje kreću odozdo kroz pobunjene čitalačke zajednice. 

Ako postoji jedna misao vodilja među ovim tekstovima, 
ona je da je kanon klimavi temelj proučavanja književnosti. 
On je kao i samo mišljenje, bez njega je teško, a s njime 
još teže. Ovaj zbornik stoga nema namjeru pojasniti već 
dodatno zakomplicirati ionako kompliciranu raspravu 
o književnom kanonu i načinima na koje se on stvara. 





11

Vladimir Tasić

Kanon, kaleidoskop[i]

 

[i]	 Tekst se temelji na predavanju održanom u okviru kolokvija 
“Politike stvaranja kanona na poluperiferiji”, Booksa, 
Zagreb, 5.10.2024.



12

Termin “poluperiferija” sugeriše nešto između metropole 
i periferije, centra i margine, ni međ javom ni međ snom. 
Značenje ovih termina i njihovih rekombinacija, za mene 
bar, nije čvrsto određeno. Živim u jeziku metropole, ali 
na totalnoj periferiji, na selu u kanadskom tzv. primorju, 
daleko od centara književnog univerzuma, pa mi se čini 
da sam prihvatanjem poziva da napišem ovaj tekst došao 
u sâmo središte kulturnih zbivanja, a ne u međuprostor 
koji sebe definiše kao ne-baš-periferiju-ali-ipak-ipak. Zašto 
“poluperiferija” a ne, recimo, “polumetropola”? To bi 
zvučalo neskromno, neotesano? Mi “znamo svoje mesto”. 
 
Primer Kanade pokazuje da logika pojmova postkolonijalne 
teorije, koji terminološki uokviruju neke rasprave o 
kanonu, nije binarna. Kanada je istovremeno kolonija i 
kolonizator koji se tek počeo stidljivo suočavati, uglavnom 
u simboličkoj ravni, sa sopstvenom brutalnom i ne tako 
davnom istorijom; vezana je za jezike metropole, engleski 
i francuski, i u tom smislu je deo centra, no istovremeno je 
sporedna figura, u senci američke ekonomske i kulturalne 
hegemonije. Uostalom, Kanada nije monolit: unutar nje 
postoji podela na centar i marginu, a pojam Centralna 
Kanada, kao pojam Centralna Evropa, ima više političke 
nego geografske konotacije. Dakle, ako treba da “govorim” 
iz dvostruke pozicije nekoga ko živi u metropoli, 
a piše na jednom od jezika poluperiferije, moram 
priznati da pozicija nije dvostruka nego mnogostruka, 
da se umnožava i grana dok o njoj razmišljam. 
 
Naravno, mogu da pretpostavim na šta se misli kada 



13

se ovde, dakle: u jednom od naših jezika, govori o 
poluperiferiji. Okruženi smo prevodima knjiga o kojima 
strasno raspravljamo “po centralnoevropskom vremenu”, 
na par sati leta do Pariza i Berlina i Londona, a tamo 
smo, književno, praktično nevidljivi. Ako David Albahari i 
Dubravka Ugrešić nisu u metropoli “kanonska” imena, ako 
se Kiša, Andrića, Krleže, metropola seti samo kad mora, 
poruka iz centra nije nedokučiva. Kiš je još davne 1980. 
godine pisao: “Mi, Jugosloveni, smo marginalni i ostaćemo 
marginalni. Kao kultura, kao literatura, mi ne postojimo, 
ni u Parizu ni nigde u svetu. […] Meni su poznata sva 
imena francuske kulture, ja sa njima vodim svakodnevno 
jedan apstraktan dijalog. Ali oni ne dele moj svet. […] 
Njihove teme su i moje; moje nikad nisu i njihove.”[ii]

 
U drugom tekstu iz iste godine, Kiš je oštriji: “Mi smo 
egzotizam, mi smo politički skandal […] mi smo, uz 
to, još i lepi sunčevi zalasci na jadranskoj obali […] 
uspomene zalivene šljivovicom. I to je sve. I mi jedva da 
smo deo evropske kulture […] Politika, to da! Turizam, 
takođe! […] Ali ko će, dođavola, da traži književnost u toj 
zemlji! I ko bi bio u stanju da se razabere u tim njihovim 
nacionalističkim govnarijama i u svim tim jezicima i 
dijalektima tako bliskim a tako različitim (kažu), u svim 
tim regijama i religijama!” Zahtevao je da budemo 
ravnopravni književni sagovornici, homo poeticus uprkos 
svemu: “Ne bismo smeli da nasedamo na ofucani mit da 

[ii]	 Kiš, Homo poeticus, 310.



14

mi, Jugoslovaci i ostali Mađari, treba da se odreknemo 
literature, da mi treba da zabavljamo beli svet jedino 
našim političko-egzotičko-komunarskim temama, da 
mi moramo po svaku cenu biti samo homo politicus”.[iii] 
 
Beše to pre gotovo pola stoleća. U međuvremenu 
se štošta promenilo, a promenili smo se i mi ili bar 
dominantne predstave o prvom licu množine iz 
Kišovih tekstova koje citiram. Možda je zato moguće 
govoriti o gradaciji marginalnosti, o nizu ugneždenih 
balkanizama, kako je to nazvala Marija Todorova, ili 
nizu ugneždenih orijentalizama, kako je to nazvala 
Milica Brkić-Hayden, pozivajući se na Saida. Uzor 
za ove varijacije doveo je u svoje vreme do kritičkog 
razdrmavanja i reforme kanona unutar metropole.
 
Protresanje kanona ilustrovano je metaforom kaleidoskopa 
u naslovu. Imamo sliku, “kanon”, zatim dobro 
prodrmamo aparat i dobijemo drugu sliku. Kaleidoskop 
je samo karikatura, no čini mi se da ima neku vrednost 
jer ukazuje na nestalnost, podložnost promeni, i stoga 
na pitanje na koje se moramo vratiti: šta je ono što je 
postojano, šta opstaje (ako išta opstaje), uprkos brojnim 
razdrmavanjima kanonske slike? To je jedno od pitanja, 
a ima i drugih. Kakav je to aparat u kom nastaje ono 
što zovemo kanon? Šta znači “prodrmati” takav aparat?
 

[iii]	 ibid., 90, 92.



15

Mogu ukratko reći da je kanon efekat književnog 
polja. Time sam samo izmestio problem i postavio 
drugo pitanje: šta je književno polje? To je Bourdieuov 
koncept, pozajmljen iz prirodnih nauka, po labavoj 
analogiji sa poljem sila. Ne znam na šta je tačno mislio, 
možda na gravitaciono ili magnetno polje, no piše 
o polju “u njutnovskom smislu reči, u okviru kojeg 
deluju društvene snage, privlačenja i odbijanja”.[iv] 
 
Tako dobijamo nekakvu nebesku mehaniku književnosti, 
gde su položaji knjiga, pisaca, književnih pokreta, uslovljeni 
silnicama širih društvenih fenomena (politika, tržište, 
institucije sistema) — književno polje nije izolovano, ono je 
podređeno širem polju moći — ali i specifičnom dinamikom 
književnosti, akademskom i novinskom kritikom, 
polemikama, uplivom novih formi koje traže mesto u 
književnom sistemu i određuju se u odnosu na prethodno 
uspostavljene pozicije i u odnosu na širi društveni kontekst.  
 
Otprilike, to ovako izgleda. “Napisao sam Madame Bovary 
da bih iznervirao Champfleuryja”, veli Flaubert, dakle 
određuje se u književnom polju u odnosu na poziciju drugog 
autora, ali ne samo u odnosu na njega; autorov rakurs je 
znatno širi kada piše o očekivanju da će Salammbô “nervirati 
buržoaziju”.[v] Kada se ova i druga pozicioniranja objedine 
u meta-pogledu sociologa, dobijamo novo tumačenje 
Flaubertove izjave u epigrafu Bourdieuovih Pravila umetnosti: 

[iv]	 Bourdieu, The Rules of  Art, 9.
[v]	 ibid., 56, 50.



16

“pisac ne piše ono što hoće”. Odnosno, ono što pisac 
“hoće” da piše već je na neki način oblikovano poljem. 
 
Bourdieu, jasno, ne pokušava da ekshumira socijalnu fiziku 
i uvede determinističku formulu koja predviđa buduće 
pozicije autora i knjiga. Pojam polja je metafora koja 
ilustruje osnovnu tezu: promene u sistemu književnosti, pa 
i u konstrukciji kanona u tom sistemu, podložne su nekim 
sociološkim zakonitostima. Te su zakonitosti, kakve god 
bile, verovatno složenije na poluperiferiji nego u Francuskoj 
iz doba koje Bourdieu razmatra, jer je i polje moći na 
našoj polumargini teško izolovati od efekata polja moći 
metropole. Kod nas je kao i obično sve komplikovanije.
 
Kod Morettija, u tekstu o apstraktnim modelima književne 
istorije, nailazimo na drugu metaforu iz prirodnih nauka. 
“Tako veliko polje ne može se razumeti tkanjem zasebnih 
delića znanja o pojedinačnim slučajevima: to je kolektivan 
sistem i trebalo bi ga sagledati kao takvog, kao celinu”, piše 
Moretti, pozivajući se na autoritet Fernanda Braudela, 
koji uvodi sliku iz statističke mehanike. Braudel govori 
o ogromnom broju kocaka koje se kotrljaju i određuju 
individualne istorije ali je zbirni efekat ovih slučajnosti 
podložan nekim zakonitostima: “neodređenost, 
onda, u domenu individualne istorije; ali u domenu 
kolektivne istorije — jednostavnost i doslednost.”[vi] 
Polje je preširoko i nemoguće ga je obuhvatiti metodom 

[vi]	 Moretti, “Graphs, Trees, Maps”, 68.



17

detaljnog čitanja svega što je objavljeno. Za jednu 
racionalniju istoriju književnosti, a to je bio Morettijev 
cilj, potrebne su nove metode, nešto kao data analytics.
 
To su bili začeci digitalne humanistike. Tehnike i 
tehnologije su u međuvremenu otvorile nove mogućnosti. 
Pojam književnog polja sada se može ilustrovati metaforom 
dinamičke mreže ili grafa.[vii] Ova oblast matematike 
primenjuje se u analizama društvenih mreža, gde se 
razmatraju mere centralnosti u mreži, mere uticaja i 
afiniteta, obrasci formiranja grupa. Nešto slično moglo bi 
se zamisliti i u književnosti: mreža bi obuhvatila književne 
tekstove,  tekstove novinske i akademske kritike, intervjue, 
polemičke i autopoetičke eseje. To zahteva ogroman 
pripremni rad, digitalizaciju korpusa relevantnih tekstova, 
i možda bi dalo različitu sliku kanona. Ima istraživanja 
u digitalnoj humanistici koja idu u tom smeru.[viii]

 
Tako bismo, uprkos prizivanju modernije nauke, ipak 
samo još jednom izmestili problem kanona. Doduše, 
politika stvaranja kanona bi u tom izmeštanju postala 
jasnije vidljiva jer bi bila sažeta u pitanje definicije 

[vii]	 Moretti pominje “grafove” u naslovu, ali misli na grafikone, 
na primer grafikon broja objavljenih romana u određenom 
periodu. Termin “graf ” u matematici ima i drugo 
značenje, relevantnije za metaforu mreže. Videti https://
en.wikipedia.org/wiki/Graph_theory#Applications ili 
https://en.wikipedia.org/wiki/Social_network_analysis

[viii]	 Videti npr, Houston, “Measuring Canonicity” i tamo 
pomenute reference.



18

povezanosti dva elementa književne mreže. Da li su 
knjige ili autori povezani po stilskoj ili tematskoj sličnosti, 
po političkom afinitetu, po bibliografski eksplicitnom ili 
poetički implicitnom pozivanju jednog teksta na drugi? 
Svaka od mogućih definicija možda bi dala različitu sliku 
književnog polja i kanona kao efekta polja. U jednoj 
studiji francuske književnosti XIX i XX veka, objavljenoj 
u časopisu zanimljivog naziva, Journal of  Cultural Analytics, 
autori razlikuju pet kategorija kanona: školski kanon 
(lektira), akademski kanon (knjige sa spiska za agrégation 
de lettres modernes), izdavački kanon (edicija Pléiade), 
kritičarski kanon (prestižne nagrade), politički kanon (150 
naslova u izboru francuskog Ministarstva obrazovanja).[ix] 
 
Zašto samo pet? I tržište stvara svoj kanon, u formi 
spiskova bestselera. Uostalom, nisu li “loše” knjige 
takođe značajne, katkad i važnije od “dobrih” ili 
“kanonskih” — Orwell je smatrao da jesu — te 
tako zaslužuju sopstveni kanon? (Anti-kanon je ipak 
kanon.) Tako se vraćamo na pitanje kriterijuma 
kojima se određuje šta ulazi u “kanon”, i povezano, 
ali ne manje važno pitanje: koliko nam kanona treba? 
 
Počeci prakse pravljenja spiskova knjiga ili autora vrednih 
pažnje, npr. Palatinska antologija devet lirskih pesnika, 
pripisuju se bibliotekarima iz helenske Aleksandrije. 
Hrišćanski priređivači su preuzeli ovu ideju i primenili 

[ix]	 Barré et al., “Operationalizing Canonicity”.



19

je na zvanično-odobren izbor biblijskih tekstova. 
To je bilo nešto “autoritativnije” od subjektivno-
ljudskog izbora bibliotekara: ne samo antologija, već 
“kanon”, religijski obavezujuć standard. U narednoj 
varijaciji, “kanon” postaje spisak svetaca odobrenih 
— kanonizovanih — eklesijastičkim autoritetom.       
  
U tom kontekstu, na pitanje “Koliko nam kanona 
treba?” mogao bih da odgovorim: nula. Šta će 
nam spiskovi književnih svetaca, kanonizovanih 
odobrenjem ovog ili onog autoriteta? Međutim, razni 
kanoni postoje. Da budem iskren, imam i ja svoj 
privatni kanončić, garantovan autoritetom moi-même, 
ali se svaki čas menja usled oštroumne samokritike.
 
Književni kanoni, kriterijumi izbora, predmet su neprestane 
kritike, nisu statični jer ni književno polje nije statično. Ako 
se koristimo metaforama iz fizike i matematike, kao što 
rade Bourdieu, Braudel, Moretti, trebalo bi po analogiji 
da nas zanima i pojam invarijante. Ukoliko u dinamičkom 
sistemu (književnom polju) uočimo element koji je postojan 
i opstaje kroz značajne promene, to bi nam moglo nešto 
reći o sistemu kao celini. Radi ilustracije, predlažem 
besmisleno kratku i kompletno proizvoljnu turu kroz 
istoriju sporova u književnom polju. Možda ćemo uočiti 
neke zakonitosti, neke istorijske invarijante. Možda ne. 
 
Kritika književne kanonizacije kao uzdizanja 
bogomdanim autoritetom (koji u sekularnom svetu 
prisvajaju tržište, akademija, država) nije nimalo nova. 



20

Problem je predstavljen već u Aristofanovoj komediji 
Žabe. Tu se bog Dionis brine o padu kvaliteta atinske 
drame i teatra u doba Peloponeskog rata, te odlazi u 
Had kako bi velikog tragičara Euripida vratio u zemaljski 
život. Tamo zatiče scenu u kojoj nedavno preminuli Eshil 
nemilosrdno kritikuje Euripida i osporava mu status 
najvećeg tragičkog pesnika. Dionis mora da presudi ko 
je od njih dvojice vredan titule. Ukratko, kod Aristofana 
imamo ranu parodiju koncepta kanona, kritike kanona i, 
danas bismo rekli, borbe u književnom polju — u Hadu.
 
Eshil: “Reci mi ti, Evripide, zbog čega je pesnik cenjen?”  
Euripid: “Uzdižemo svetu moral, razvijamo svetu 
razum, mi činimo da ljudi širom sveta budu bolji.”[x] 
 
Sličan stav nalazimo kod Novalisa i Shelleyja. Novalis 
piše da je poezija vrsta mentalne higijene: “poezija je 
velika umjetnost stvaranja transcendentalnog zdravlja. 
Pjesnik je, dakle, transcendentalni liječnik.”[xi] Za 
Shelleyja, “poezija jača […] organ čovekove moralne 
prirode kao što vežba jača organizam.”[xii] Poezija je 
teretana duha; pesnik je instruktor moralnog aerobika. 
 

[x]	 Ovaj i drugi navodi iz Žaba preuzeti su iz odlomka u: 
Milosavljević, Teorijska misao o književnosti, 22-26. (Prevod 
Radmile Šalabalić.)

[xi]	 Milosavljević, Teorijska misao o književnosti, 184. (Prevod 
Miroslava Bekera.)

[xii]	 Shelley, A Defence of  Poetry.



21

U Žabama, Eshil na to odgovara: “Al’ mi neko pamet 
soli!” Međutim, i sam tvrdi da građane podučava etici, 
doduše etici epskog junaka: “Da razdrmam građanina, 
pa da đipi i zapne da ubija [kao heroji iz epa] čim ga 
prene trube jeka.” Kako ne može da ospori princip 
moralnog podučavanja kao merilo književne vrednosti, 
Eshil napada Euripidovo poštovanje tog principa. Euripid 
opisuje “kurve, Fedre razne, Stenobeje”, a takve priče ne 
samo da ne razvijaju moral nego mu štete. Eshil tako 
formuliše uobičajeni argument o društvenoj odgovornosti 
pisca: “Fine gospe sad kukutu ispijaju — Belerofont to ih 
uči, u praksu je to već ušlo!” Euripid se brani tezom da je 
“stvarnosni” pisac, uvodi govorni jezik, verno prikazuje 
realnost, što je moralan čin. Eshil je nemilosrdan: 
“Poroke pesnik mora da prikriva, a ne da ih još na sceni 
u stihove izliva.” Dvadesetih godina prošlog veka, možda 
bi pokrenuo tužbu protiv Uliksa i Madame de Maupin za 
opscenost, kao njujorško Društvo za suzbijanje poroka.
 Književni spor u Aristofanovoj komediji ostaje nerazrešen 
dok se u raspravu ne uvedu elementi šireg polja moći, 
odnosno pitanje političkih stavova autora. Euripid 
podržava povratak oligarha na vlast, a Eshil predlaže da se 
obnovi atinska flota i da se napadne Sparta. Dionis donosi 
presudu: Eshil je pobednik književnoteorijskog duela. 
 
Dakle, vidimo da su neke forme borbe za 
poziciju u književnom polju davno ustanovljene.
 
Koristim ovde mračne privilegije pripovedača da bih 
nas iz Hada teleportirao u polje engleske književnosti. 



22

Ono je relevantno jer ilustruje nastanak jednog kanona 
u okviru borbe za status nove akademske discipline, a 
relevantno je i kao objekat kasnijih kritika kanona.
 
Studije engleske književnosti su u izveštaju Kraljevske 
komisije iz 1877. godine opisane kao adekvatne “za žene 
i drugorazredne i trećerazredne muškarce”.[xiii] Tačnije, 
studije engleske književnosti nisu tada ni postojale kao 
akademska disciplina. Ono što nazivamo engleskim 
kanonom zapravo je rezultat reforme univerzitetskih 
programa. Da bi mogla biti zasnovana nauka o književnosti 
na engleskom jeziku, bilo je neophodno definisati objekat 
te nauke. Na prestižnim univerzitetima, gde je obrazovana 
elita čija odanost poretku i dominantnom sistemu vrednosti 
nije bila u pitanju, kanon (spisak “velikih knjiga”) je bio 
vezan za proučavanje klasika, za filologiju, filozofiju, 
stvari visoke kulture. Za niže klase važila su druga pravila. 
 
Engleska literatura je u početku bila deo programa 
opismenjivanja u okviru radničkih koledža i večernjih 
škola, i stoga je morala biti politički kontrolisana. Prikladna 
knjiga (za raju), kako piše u jednom tekstu iz 1891. godine, 
trebalo je da se bavi indoktrinacijom i pobuđivanjem 
patriotskih osećanja: “ljudima je neophodna politička 
kultura, vaspitanje koje se tiče njihovog odnosa prema 
državi i dužnostima prema njoj; potrebno ih je, takođe, 
sentimentalno impresionirati predstavljajući im na 

[xiii]	 Eagleton, Literary Theory, 27.



23

životan i privlačan način, kroz legende i istoriju, herojske 
podvige i patriotske primere.”[xiv] Eto još jedne invarijante?
 
U tom svetlu gledano, borba F. R. Leavisa u prvih nekoliko 
decenija XX. veka za uspostavljanje kanona engleske 
književnosti, docnije objekta kritike postkolonijalne 
teorije, s početka je bila vrsta progresivnog (relativno: u 
odnosu na ponosno okoštalu akademsku tradiciju) ili bar 
reformskog zahvata. Bilo je naravno raznih problema. 
Leavis je isprva odbacio Dickensa kao “zabavljača”, ali se 
posle predomislio, što sugeriše subjektivnost kriterijuma. 
U engleski kanon je džentlemenski uvrstio, kako kaže 
Eagleton, “dve i po žene, računajući Emily Brontë kao 
marginalan slučaj; skoro svi autori bili su konzervativci.”[xv]

 
Pojavljuje se onda novi pokret (ili više pokreta) za reformu 
kanona. Feministička kritika imala je osnovane primedbe, 
studentski protesti ohrabrili su propitivanje profesorskog 
autoriteta, uspeh francuske Teorije-sa-velikim-T na 
severnoameričkim kampusima igrao je značajnu ulogu, 
a postkolonijalna teorija pojavila se delom kao reakcija 
na evrocentrizam čitave književnokritičke aparature. 
Kako vidimo iz termina “metropola” i “periferija”, 
postkolonijalna kritika nije bila samo važan element 
osporavanja engleskog kanona, već je prihvaćena 
kao model čak i kod nas, uz neke varijacije. Sama 
činjenica uvoza teorijskog proizvoda govori nam nešto 

[xiv]	 ibid., 25.
[xv]	 ibid., 33.



24

o objektu te teorije: o moći metropole, o hegemoniji. 
 
Donald Sassoon definiše hegemoniju kao tržišnu 
dominaciju u izvozu kulturnih proizvoda, odnosno 
neravnotežu između broja prevoda tekstova iz metropole 
na jezike margine i tokova u suprotnom smeru, prevoda 
na jezike metropole sa margine.[xvi] O tome postoje podaci. 
John O’Brien, tadašnji urednik Dalkey Archive Press, piše 
2003. godine da “knjige iz nekih 200 zemalja koje postoje 
van američkih granica čine infinitezimalno mali procenat” 
objavljenih naslova, i dodaje: “U katalozima Knopfa, 
Nortona, Vikinga, Harcourta, Farrar-Straus-Girouxa, za 
otprilike poslednje dve sezone, nalazi se svega trideset jedan 
naslov savremene strane poezije i proze. Trideset jedan! I to 
kod njujorških kuća koje su večito slavljene kao nastavljači 
plemenite tradicije ozbiljnog književnog izdavaštva.”[xvii]

[xvi]	 Sassoon, “On Cultural Markets”.
[xvii]	 Na žalost, ne mogu da lociram izvor ovog citata u neurednim 

beleškama od pre dve decenije. Broj prevoda koji O’Brien 
pominje je doista skandalozan, no mislim da je tu računao 
samo prevode kod velikih njujorških izdavača. U kasnijem 
tekstu iz 2013. navodi studiju National Endowment for the 
Arts iz 1999., koja pokazuje da je te godine bilo 197 prevoda, 
što čini samo 3% ukupne izdavačke produkcije. U tekstu iz 
2013. O’Brien daje tabelu broja prevoda u periodu od šest 
prethodnih godina, gde valjda ubraja sve američke izdavače, 
ne samo velike njujorške kuće. U tom periodu u Sjedinjenim 
Državama je objavljeno 8 prevoda iz “Srbije i Crne Gore” 
(nemam pojma zašto ih 2013. broji zajedno), 6 iz Hrvatske, 2 
iz Slovenije, i po jedan iz Makedonije i Bosne i Hercegovine. 
Ukupno 18 prevoda, u proseku po 3 godišnje, sa naše 
“poluperiferije”. Prošli smo ipak bolje od Latvije (0 poena). 
Videti O’Brien, “Translations, Part 5”.



25

Sassoon, čini se, traga za jednostavnim merilom i 
uzima specifičan simptom kao radnu definiciju opštijeg 
fenomena. Ako već priziva metafore iz ekonomije, neke 
uzroke trgovinskog deficita mogao bi da nađe u svedočenju 
urednikâ. Prevodna literatura naprosto nije dobar biznis: 
“prosečni trošak za Dalkey Archive da objavi prevod je oko 
$35,000-$40,000. U tipičnom slučaju, strana država će 
donirati recimo $7,000 za troškove prevodilaca, a prodaja 
u prvoj godini će generisati zaradu od oko $14,000. To je 
gubitak od skoro $20,000.” Izdavači prevodne literature 
se stoga moraju oslanjati na fondacije za kulturu, no 
“američke fondacije kao da su namerene da prevodnu 
literaturu i druge kulture drže podalje od Amerike.”[xviii]

 
Postoje i drugi uzroci, koje je teško kvantifikovati. 
O’Brien opisuje razgovor sa jedne konferencije u 
Parizu, gde je “imbecilan urednik iz New Yorkera otprilike 
izjavio da se prevodi previše knjiga sa francuskog i da 
Amerikance, uključujući i njega, to ne zanima. Kao 
da su Amerikanci uvređeni sugestijom da bi trebalo da 
čitaju više francuskih knjiga; ispod tog stava krije se osećaj 
da se sve što je bitno dešava u Sjedinjenim Državama i 
da zato nema nikakvog razloga da prate šta se dešava 
u drugim zemljama.”[xix] A tu se govorilo o Francuskoj. 
Šta onda mi možemo očekivati od anglofone metropole?
 
Ako se zapitamo kako nastaje takav stav, ne bi trebalo 

[xviii]	 O’Brien, “Translations, Part 5”.
[xix]	 O’Brien, “Interview”.



26

zaobići institucije visokog obrazovanja. O’Brien 
piše: “Profesori će se verovatno štrecnuti […] ali, 
bar kada je reč o književnosti, dovoljno je pogledati 
koji kursevi uključuju književnosti drugih zemalja. 
O stranim književnostima ne samo da ne predaju, 
nego ih i ne čitaju.”[xx] Ako je to činjenica, njena puka 
konstatacija ništa ne objašnjava. Zašto ne čitaju? 
Prethodni navodi su iz 2013. godine, dakle iz vremena 
kada je postkolonijalna teorija uveliko etablirana na 
univerzitetima koji saučestvuju u proizvodnji književnog 
aparata (teoretičara, kritičara, urednika, škola za pisanje, 
pisaca). Kako je moguća takva zatvorenost u praksi 
nakon nove reforme kanona u teoriji? I to postkolonijalne 
reforme koja je trebalo da otvori književni svet metropole, 
da ga učini prijemčivijim za književnosti periferije, 
a samim tim, valjda, i naše nestašne poluperiferije? 
 
U potrazi za mogućim pojašnjenjem ovih misterija, bila 
mi je izuzetno važna knjiga U teoriji: klase, nacije, literature 
marksističkog teoretičara Aijaza Ahmada. O toj knjizi 
sam ranije pisao, pa ću ovde navesti samo mali uzorak 
Ahmadove kritike Jamesona i Saida. Nezahvalno je 
sažimati složene argumente u nekoliko pasusa (po 
mom izboru, u mom prevodu), no računam da će bar 
čitaoci ovog teksta čitati Ahmada u originalu i u celini. 
 
Ahmad je razumljivo uznemiren Jamesonovim 

[xx]	 ibid.



27

idealizacijama i generalizacijama, na primer ovim biserom 
iz 1986.: “Svi trećesvetski tekstovi […] nužno su alegorijski, i 
to na vrlo specifičan način: oni se moraju čitati kao nacionalne 
alegorije, čak i kada su, ili bi možda trebalo da kažem: 
posebno kada su, po formi razvijeni iz predominantno 
zapadne mašinerije predstavljanja, kao što je roman.”[xxi]

 Iz nekog razloga, svi “trećesvetski” književni tekstovi su 
nužno alegorijski, i moraju se čitati kao nacionalne alegorije. 
Štaviše, uzaludan je i čak štetan trud pisaca sa margine 
da pišu modernije: “Trećesvetski roman neće nam pružiti 
zadovoljstva Prousta i Joycea; štetnija od toga, možda, jeste 
sklonost [tog, takvog] romana da nas podseti na demodirane 
stadijume našeg prvosvetskog kulturnog razvitka.”[xxii]

 
Ne bi trebalo da se zanosimo idejom da se sve to ne odnosi 
na nas jer Jameson i Said pominju Aziju i Afriku. Razlike 
postoje, bar geografske, no evo šta kaže Kiš, parodirajući 
glas evropske metropole: “Što se tiče literature, mi, 
Evropejci, imamo toga podosta, i ne od najgore vrste; a 
oni, kako se zvaše, srbo-krkr […] nek opišu neki politički 
skandal stavljen u jedan lep, egzotični okvir. […] Nama [u 
metropoli] — prava literatura, nama — slatke sluškinjice 
za sve, slatke sluškinjice našeg dečaštva i mladosti. Jer 
ako bi i oni krenuli da pišu o istim stvarima o kojima 
pišemo i mi […] to nas se zaista ne bi ništa ticalo.”[xxiii] 

[xxi]	 Ahmad, In Theory, 109. Jamesonov citat je preuzet od 
Ahmada.

[xxii]	 ibid., 112.
[xxiii]	 Kiš, Homo poeticus, 90-91.



28

Ahmad uočava sličan problem kod Saida. U eseju iz 
1990., “Intelektualci Trećeg sveta i kultura metropole”, 
Said piše: “Mislim da je pogrešno pokušati dokazati da se 
‘druge’ literature Afrike i Azije […] mogu respektabilno 
proučavati kao da su zaista tako visoke, autonomne, 
tako estetski nezavisne i zadovoljavajuće kao francuska, 
nemačka ili engleska književnost. Ideja crne kože pod belom 
maskom nije upotrebljivija i časnija u književnosti nego u 
politici. Emulacija i mimikrija nikada ne sežu daleko.”[xxiv]

 
Uprkos jasnim evokacijama Fanona (Crna koža, bele 
maske), Saida zanima pre svega akademski otpor, za koji 
se čini da je moguć jedino u “srcu zapadnog centra”, gde 
visokoobrazovani emigranti podrivaju sistem iznutra: “Ove 
figure obraćaju se metropoli koristeći tehnike, diskurse, 
upravo ona oružja nauke i kritike koja su nekad bila 
rezervisana isključivo za Evropljane, ali su sada prilagođena 
pobuni ili reviziji u samom srcu zapadnog centra.”[xxv]

 
Migracija ovih figura u srce zapadnog centra nije ni nalik 
užasima kampova. Zvuči više kao studijsko putovanje: 
“Putovanje-u [the voyage in] predstavlja posebno zanimljivu 
vrstu hibridnog kulturalnog rada. Samo njegovo postojanje 
znak je prkosne internacionalizacije u doba kontinuiranih 
imperijalnih struktura.”[xxvi] Teorija očito nije baždarena 
za visokoobrazovane emigrante sa periferije koji u 

[xxiv]	 Ahmad, In Theory., 216. Saidov citat preuzet od Ahmada.
[xxv]	 ibid., 206.
[xxvi]	 ibid., 207.



29

metropoli moraju da voze taksije. Metropola dakle 
konstruiše veberovski idealan tip kulturnih radnika 
sa margine koji su u metropoli uspešni, koji ne samo 
da su usvojili jezik i teoriju metropole već mogu da joj 
se obrate. (Badiou to opisuje kao imperativ osvajačke 
civilizacije: “Postani kao ja, i prihvatiću tvoju razliku.”)
 
Metropola tako dobija zgodno teorijsko opravdanje, 
podržano čitavim univerzitetskim programima, da 
zanemari prevodnu književnost (koja je ionako ne zanima). 
Zašto bi iko preuzimao finansijski rizik objavljivanja 
prevoda ako ih može zameniti piscima sa periferije 
koji žive u metropoli i pišu na engleskom (ili na nekom 
drugom jeziku metropole). Zašto bi iko učio sve te jezike s 
margine? “Jedna od posledica ove situacije”, piše Ahmad, 
“je da retki autori [sa periferije] koji pišu na engleskom 
bivaju valorizovani preko svake mere. Pogledajte na 
primer karakterizaciju Dece ponoći Salmana Rushdija u 
New York Timesu: ‘kontinent je našao svoj glas’—kao da 
onaj ko ne govori engleski ne može da ima glas.”[xxvii]

 
Ovde moram pomenuti Mladena Stilinovića i njegov 
rad iz osamdesetih, “Umetnik koji ne govori engleski, 
nije umetnik”. Njegov uvid prethodio je detaljnijim 
raspravama unutar same metropole, decenijama 

[xxvii]	ibid., 98. Ahmadova knjiga je objavljena 1992. Autori sa 
periferije (ili koji se na osnovu porekla mogu predstaviti kao 
da su sa periferije mada su rođeni i obrazovani u metropoli) 
i pišu na engleskom, nisu više nimalo retki.



30

kasnije, na primer u kritičkom eseju “International Art 
English”.[xxviii] Čovek je provalio sistem, još onomad. 
Kao i Kiš. Kao i Albahari, na svoj tiši, diskretniji način.
 
Nesmotreno sam prihvatio zadatak da ove rastrojene 
meditaticije na temu politike stvaranja kanona nekako 
povežem sa Albaharijem, čiju su knjigu dnevničkih zapisa, 
Piščev dnevnik, objavili Kulturtreger i Multimedijalni 
institut. Pokušaću da objasnim zašto mislim da je prvi 
Albaharijev roman napisan po dolasku u Kanadu 
značajna knjiga za razgovore o metropoli i poluperiferiji. 
 
Snežni čovek je (ili ga ja čitam kao) književno propitivanje 
saidovskog “putovanja-u” metropolu (makar to bio i 
Calgary). Pogledajmo situaciju u koju Albahari stavlja 
svog junaka, postmodernog pisca sa poluperiferije, 
ili pisca koji je na nekoj poluperiferiji zamišljao da 
je postmoderan pisac, šta god taj termin značio, u 
metropoli, na periferiji ili periferiji light: ne samo da je 
došao u Novi svet, nego stanuje u kući kartografa ili 
nekoga ko je opsednut mapama, geografskim kartama. 
Mapa (kao objet d’art) je u metropoli simbol nečega što 
postmoderni pisac-junak, teorijski gledano, zastupa. 
Recimo, kritičarka Kim Levin u eseju “Zbogom 

[xxviii]	 Alix Rule and David Levine, with Mariam Ghani and 
Alexander Provan, “International Art English” (New York, 
Triple Canopy, 2018). https://tc3.canopycanopycanopy.
com/series/international_art_english/contents/
international-art-english-ebook



31

modernizmu” iz 1979. godine piše da bi “mapa možda 
trebalo da posluži kao amblem postmodernizma.”[xxix]

Uprkos osnovanim kritikama evrocentrizma kartografije 
i pogleda kolonijalne moći koji je kodiran u zemljopisu, 
pisanju-sveta, u procesu uzdizanja mape na nivo 
“amblema” postmodernizma metropola je proizvela hrpu 
problematičnih tumačenja. Na primer, kustos njujorškog 
Muzeja moderne umetnosti 1994. godine veli da su 
Boettijeve mape/zastave — Boetti je, između ostalog, 
sedamdesetih menadžerisao afganistanske i pakistanske 
vezilje da izrađuju geografske karte sveta za njegovu 
seriju Mappa — “filozofski suveniri globalne konsolidacije 
i suprotstavljanja nacionalističkim razdvajanjima.”[xxx] 
Obratimo pažnju: 1994. godine! A to je samo jedan 
primer trijumfalističke eshatologije metropole, ideje Kraja 
Istorije i samozadovoljnog trućanja koje ta ideja generiše.
 
U srpskoj umetnosti prve polovine devedesetih takođe 
se uočava umnožavanje kartografskog motiva, na izložbi 
“Soba s mapama” u beogradskom Domu omladine i u 
seriji instalacija u Narodnom muzeju. Rečenica Dragana 
Velikića iz Astragana, “Vreme je za kartografe”, istaknuta 
je kao epigraf  jednog poglavlja romana Radoslava 
Petkovića Sudbina i komentari. Ovaj fenomen možda bi se 
mogao optimistički tumačiti u svetlu političko-umetničkih 
intervencija kao Geografija=rat Alfreda Jaara iz 1989. godine, 

[xxix]	 Watson, “Mapping and Contemporary Art”, 296. Mape su 
takođe pomenute kod Deleuza i Guattarija, ibid. 297.

[xxx]	 ibid.



32

ili možda (takođe optimistički) kao odraz razumljive želje 
da se “ide u korak sa svetom”: u metropoli je bilo mnogo 
izložbi koje tematizuju mape.[xxxi] Međutim, u prvoj polovini 
devedesetih, fascinaciju mapom na našoj polupeferiji 
vrlo je nezahvalno tumačiti u stilu Boettija i njegovog 
kuratura iz New Yorka: kao deo globalne konsolidacije 
i zbližavanja svih naroda, pa i svih nas sa polumargine.
 
Junak Snežnog čoveka, pisac, stavljen je tako pred nerešivu 
dilemu: postmodernizam za koji se na poluperiferiji 
zalagao, u metropoli se pokazuje kao oduševljenje mapama 
i njihovim “dekonstrucijama” i rekonstrukcijama, ili kao 
akademsko naklapanje o potiranju razlike između fikcije 
i činjenice, književnosti i istorije; potpuno neadekvatno za 
razumevanje bolnih istina poluperiferije. Kao Albahari 
u kasnijem eseju “Baklan: književnost i istorija”, njegov 
junak vidi ili bar sluti, strahuje, da metropola u teorijskim 
zanosima baulja ka nečemu što bismo danas imenovali kao 
Doba postistine: “Postmodernizam je ublažio tu razliku 
[između činjenice i fikcije], pre svega — na svu sreću — 
na teorijskom planu. Kažem: na svu sreću, jer bi dalje 
potiranje razlika između književnosti i istorije, odnosno, 
između činjenice i fikcije, dovelo do nepopravljive 
pometnje u našoj svesti, kao što pokazuje razvoj situacije 
u bivšoj Jugoslaviji tokom poslednje decenije.”[xxxii] 

[xxxi]	 Watson (ibid. 307) navodi spisak izložbi, među kojima i 
Cartographers: Geo-Gnostic Projections for the 21st Century, 1997. 
godine u zagrebačkom Muzeju suvremene umjetnosti.

[xxxii]	Albahari, Teret, 10.



33

U kanadskoj “metropoli”, negde u vreme nastanka 
Snežnog čoveka, bile su uveliko u toku pripreme za 
referendum o nezavisnosti Québeca. Argumenti, strasti, 
pometnja, sigurno su izgledali poznato piscu-junaku 
Albaharijevog romana. Ironija? Možda, no upravo je 
u tome problem i drama Snežnog čoveka. Postmoderna 
ironija metropole, interpretacijska razigranost gurua iz 
Lige bršljana, pretvara se u političku besmislicu kad kroz 
vrata proviri malo istorije, s grimasom Jacka Nicholsona: 
“Here’s Johny!” Mogli bismo zato reći, kao Rancière 
koji tvrdi da je Flaubert morao da “ubije” Madam 
Bovary, da je Snežni Čovek morao da nestane u snegu.
 
Albahari (za razliku od mene) nije bio sklon profesorskom 
mudrovanju. Problemu je pristupio književno, jer bio je 
pre svega pisac, prevodilac sa engleskog, urednik, književni 
radnik u pravom smislu reči. Napisao je u metropoli roman 
koristeći tehnike koje je kritika nazivala postmodernim, 
kako bi dramatizovao “putovanje-u”, susret pisca sa 
poluperiferije sa metropolom u realnom vremenu 
istorije kojoj uprkos trijufalnim objavama nije došao kraj. 
Nasuprot idealnom tipu kojeg konstruiše postkolonijalna 
teorija, Albahari nije pisao na engleskom. Kao Saidove 
figure postkolonijanih intelektualaca, obraćao se metropoli 
njenim tehnikama, kritično, ali na svom jeziku; u isto 
vreme (to je moje tumačenje) obraćao se i poluperiferiji, 
kritično, u kanadskoj seriji romana među kojima su 
i Mamac, Mrak, Gec i Majer, Svetski putnik. Naposletku, 
još jedno odstupanje od idealnog tipa iz teorije. Osim 
saidovskog putovanja-u, on je obavio i putovanje-iz: 



34

vratio se iz Kanade na poluperiferiju, u Zemun. 
 
To su važne razlike, ne zbog nekakvog lokal-patriotizma, 
već zato što pokazuju da se politike stvaranja kanona, 
kao i kritika kanona, ne mogu razumeti direktnom 
primenom teorijskih proizvoda metropole. Albahari 
se ne uklapa u takav kalup. Možda je Snežni čovek, ili 
opštije Albaharijev kanadski ciklus, u tom smislu bio 
(ili je trebalo da bude) prekretnica u književnosti(ma) 
poluperiferije. No to je samo moje mišljenje. Ne 
pretendujem na autoritet da zasnujem novi ili opravdam 
neki stari kanon. Opisujem zašto je Albahari za mene 
invarijanta jednog književnog polja, ili više književnih 
polja, zašto je bio i ostao u mom “kanonu”, uprkos 
stalnim razdrmavanjima tog uvek-nedovršenog spiska.



35

Literatura

Ahmad, Aijaz. In Theory: Classes, Nations, Literatures 
(Verso, London, 1992)

Albahari, David. Teret. (LIR BG, Forum pisaca, 
Beograd, 2004)

Barré, J; Camps, J.-B.; Poibeau, Th. “Operationalizing 
Canonicity: A Quantitative Study of  French 
19th and 20th Century Literature”, Journal of  
Cultural Analytics Vol. 8, Issue 3 (2023) https://doi.
org/10.22148/001c.88113

Bourdieu, Pierre. The Rules of  Art: Genesis and Structure of  
the Literary Field (Stanford University Press, Stanford, 
1996)

Eagleton, Terry. Literary Theory: An Introduction 
(Blackwell, Oxford, 1983)

Houston, Natalie. “Measuring Canonicity: a Network 
Analysis Approach to Poetry Anthologies”, dh2017, 
Digital Humanities 2017, Conference Abstracts, McGill 
University & Université de Montréal, Montréal, 
Canada, August 8-11, 2017. https://dh2017.adho.
org/abstracts/479/479.pdf

Kiš, Danilo. Homo poeticus (Svjetlost, Sarajevo, 1990)
Milosavljević, Petar (priređivač). Teorijska misao o 

književnosti (Svetovi, Novi Sad, 1991)
Moretti, Franco. “Graphs, Trees, Maps: Abstract 

Models of  Literary History—1”, New Left Review 24, 
Nov Dec 2003, 67-93.

O’Brien, John. “Interview”. 28 June 2013. https://
www.dalkeyarchive.com/2013/06/28/
interview-with-john-obrien/

O’Brien, John. “Translations, Part 5”. Context No. 19, 
13 September 2013. https://www.dalkeyarchive.
com/2013/09/13/translations-part-5/



36

Sassoon, Donald. “On Cultural Markets”, 
New Left Review 17, Sept Oct 2002. https://
newleftreview.org/issues/ii17/articles/
donald-sassoon-on-cultural-markets

Shelley, Percy Bysshe. A Defence of  Poetry and Other Essays. 
Project Gutenberg, https://www.gutenberg.org/
files/5428/5428-h/5428-h.htm#link2H_4_0010

Watson, Ruth. “Mapping and Contemporary Art”. The 
Cartographic Journal, Vol. 46 No. 4,  Art & Cartography 
Special Issue November 2009, 293-307.



37





39

Mirela Dakić

Strategije feminističkog čitanja 
kanona



40

Čini se da je pojam književnog kanona, nakon nekoliko 
desetljeća njegova dubokog preslagivanja i propitivanja 
iz različitih vizura, danas gotovo nemoguće koristiti 
bez kritičke aparature koja sa sobom nosi i zahtjev za 
njegovom temeljitom revizijom. Dotičući se aktualnog 
statusa književnog kanona u jednoj od najlucidnijih 
analiza suvremenog književnog polja, posvećenih među 
ostalim i domaćem književnom terenu, Dubravka 
Ugrešić (pesimistično ili optimistično?) primjećuje: 
„Tržište je srušilo zatvorene umjetničke institucije, 
akademije i fakultete, pregazilo staromodne umjetničke 
arbitre, čuvare dobrog ukusa, teoretičare umjetnosti i 
književnosti, otpuhnulo stroge i zahtjevne kritičare, prešlo 
valjkom preko važećih vrijednosnih hijerarhija i izgradilo 
svoje tržišno-estetske kriterije“[i]  (2001: 53). Nasuprot 
pojednostavljenoj dihotomiji, autorica napominje 
kako tržište „u pravilu nikada nije subverzivno, ne ruši 
estetske kanone nego ih integrira i iskorištava u svoje 
svrhe“ (Ugrešić 2001: 185). Pod tržišnim valjkom ipak 
popuštaju i „čuvari“ i „arbitri“ pa, barem u domaćem 
književnoznanstvenom kontekstu, relativno rijetko 
nailazimo na ambicioznija ili čak kolektivno istraživački 
i kritički postavljena nova čitanja književnog kanona. 
Pritisku su odoljele tek rijetke inicijative zahvaljujući 
kojima u javnom prostoru još uvijek možemo naići na 
kanonska reizdanja te istraživanja, publikacije i razgovore 
o kanonu i klasicima. Ipak, književni kanon svakako 

[i]	 Usp. esej „Aura glamoura“ i druge u zbirci Zabranjeno čitanje.



41

preživljava u književnom obrazovanju, izdavaštvu i 
uglavnom netržišno orijentiranim kulturnim programima, 
a kvaliteta njegova života pritom bitno ovisi o entuzijazmu 
nastavnika, urednika, kulturnih radnika i drugih aktera 
u književnom polju koji se njime još uvijek bave. 

Da odnosi prema književnoj instituciji, a stoga i kanonu 
kao jednom od njezinih središnjih mehanizama, ovise o 
različitim izvanknjiževnim pozicijama i kategorijama, 
Ugrešić je u Zabranjenom čitanju možda najzornije pokazala 
pod naslovom „Žene, pušenje i književnost“, u kojem 
duhovito secira rodnu asimetriju u književnoj povijesti, 
ističući kako su se stoljećima uloge u književnoj produkciji 
i recepciji među ostalim nejednako raspodjeljivale i prema 
kriteriju spola. Proizvođači književne povijesti (i sadašnjosti), 
podsjeća nas autorica, žene uporno nastoje svesti na:

supruge, ljubavnice, prijateljice, obožavateljice, prevoditeljice, pratiteljice, 
darovateljice, žene-mecene, prepisivačice, tipkačice, korektorice, odane 

urednice, mudre književne pregovaračice i agentkinje, inspiratorice, 
muze, savjetnice, vatrene podržavateljice, nježne puniteljice 

književničkih lula, marljive sobarice spisateljskih kabineta, pažljive 
kuharice, vrijedne arhivarke, bibliotekarke, strastvene čitateljice, 

pouzdane čuvarice rukopisa, žive sfinge u posmrtnim književničkim 
hramovima, spremačice u kućnim muzejima umrlih književnika, laštilice 

književničkih bista, usisavačice prašine s književničkih sabranih djela, 
frenetične zagovarateljice društava za obožavanje mrtvih i živih pjesnika, 

žene, žene, žene… (Ugrešić 2001: 76).
Ne čudi stoga što se među glasovima koji su u posljednjih 
nekoliko desetljeća kritički progovorili o kanonu i njegovoj 



42

proizvodnji ističe upravo ženski glas, odnosno glas 
feminističke kritike. Gotovo pola stoljeća nakon objave 
kapitalnih studija koje su utemeljile ovo (inter)disciplinarno 
područje, feministički odnos prema kanonu i dalje je jedno 
od intrigantnijih pitanja koja možemo postaviti o dinamici 
moći u književnom polju. Najveći je utjecaj na njegove 
formulacije ostvarila anglofona feministička kritička 
produkcija 1970-ih godina, sa svojim danas već klasičnim 
studijama poput Seksualne politike (Sexual Politics, 1970) 
Kate Millett, Njihove vlastite književnosti (A Literature of  Their 
Own: British Women Novelists from Brontë to Lessing, 1977) 
Elaine Showalter i Luđakinje u potkrovlju (The Madwoman in 
the Attic: The Woman Writer and the Nineteenth-Century Literary 
Imagination, 1979) Sandre M. Gilbert i Susan Gubar, koje 
su redom utemeljile neka od uporišta feminističkog okršaja 
i ukrštaja s kanonom, ponajprije u metodološkom smislu. 

Ako se prisjetimo temeljnih postavki ovih studija, 
dominantni se ton feminističkih čitanja književnog 
kanona kretao od politički relativno jednostrane kritike 
predodžbi o ženama u kanonskim djelima koja uglavnom 
– pa i danas – krasi muški potpis, preko istraživanja 
nedovoljno poznatih aspekata te otkrivanja i spašavanja 
od zaborava zanemarene ženske književne struje, do 
osmišljavanja alternativnih poetičkih i kritičkih modela 
prikladnih za pristup spisateljicama i njihovu odnosu 
prema književnoj tradiciji te repertoaru tema i postupaka, 
statusu ženskog autorstva i ostalim aspektima ženskog 
čitalačkog i stvaralačkog udjela u književnom polju. 
Budući da su se pritom strategije feminističkih čitanja 



43

kanona razvijale u nekoliko smjerova i u dijalogu sa 
širom književnom i stručnom produkcijom, bez pretenzije 
na cjelovitost u nastavku ovog teksta fokusirat ću se na 
dva pitanja koja se od začetka suvremene feminističke 
kritike ističu u raspravama o kanonu – 1) unutar- i 
izvandisciplinarnu homogenizaciju feminističkog 
odnosa prema kanonu, i 2) probleme koji prate temeljni 
zahtjev za uključivanjem autorica u postojeće kanone. 

Homogenizacija feminističkih čitanja kanona

Talijanski književni teoretičar Franco Moretti poznat 
je po različitim modelima koje u svojim studijama 
koristi kako bi istražio nove mogućnosti razumijevanja 
književne povijesti. Među njima se nalaze i dvije metafore 
koje preuzima iz lingvistike kako bi sagledao različite 
procese usložnjavanja i unifikacije u književnom polju. 
Za pristup prvima Moretti se poslužio metaforom stabla, 
koje prikazuje kako se izvorno jedinstven fenomen dijeli, 
odnosno razgranava. Za prikaz suprotnih procesa – 
procesa objedinjavanja izvornih raznolikosti – autor 
se poslužio metaforom vala.[ii] Prenoseći Morettijeve 
pojmove u analizu disciplinarne pozicije feminističke 
kritike, mogli bismo pretpostaviti da se i ona – izvanjskim 
pogledom – uglavnom koncipira kao jedinstven val 
kritičarki koje su se u zapadnoj humanistici pojavile 

[ii]	 Usp. Moretti: „Conjectures on World Literature“, New Left 
Review, 2000. https://newleftreview.org/issues/ii1/articles/
franco-moretti-conjectures-on-world-literature



44

krajem 1960-ih godina i poduhvatile se žustre kritike 
književnog kanona, a pritom za volju svojih političkih 
ciljeva (navodno) pokušale i srušiti vrijednosti koje kanon 
čine kanonom. Međutim, srodan se prigovor feminističkoj 
kritici upućuje i iznutra, unutar same discipline u kojoj se 
autori/ce međusobno čitaju. U procesima diseminacije i 
selekcije, proizvodnje čitanki, uvoda i priručnika te obrade 
područja u općim pristupima književnoj teoriji druge 
polovice 20. stoljeća feministička se kritika uglavnom 
koncipirala kao jedinstven val, koji objedinjava određene 
teorijske i metodološke tendencije, a druge osipa i 
ostavlja za sobom. Zato je prvi problem koji se javlja u 
raspravi o feminističkom odnosu prema kanonu njegova 
homogenizacija ili čak redukcija na jednu poziciju i metodu. 

Iako je konflikt mnogima prva asocijacija na spoj 
feminizma i kanona, riječ je o daleko kompleksnijem 
odnosu od relativno jednostrane kritike kakvu, 
razumljivo, nalazimo na začecima feminističkog interesa 
za književnost. U jednom od prvih pokušaja sustavnije 
procjene feminističkih pristupa kanonu – eseju Izdaj naš 
tekst: feministički izazovi književnom kanonu[iii]  (Treason our Text: 
Feminist Challenges to the Literary Canon, 1983) – američka 
teoretičarka Lillian Robinson piše: „Kao i s drugim 
opresivnim institucijama, jedva smo ih svjesni dok ne 
uđemo u sukob s njima“ (1983: 83). Nije slučajno da 
se već u Drugom spolu Simone de Beauvoir, objavljenom 

[iii]	 Pod ovim naslovom esej Lillian Robinson preveden je u 
časopisu Genero (2002, 1).



45

1949. godine, dakle dva desetljeća prije prvih cjelovitih 
feminističkih studija posvećenih književnosti, pojavljuje 
jedna od prvih utjecajnih artikulacija feminističke kritike 
književnih predodžbi o ženama u kanonskim djelima, 
koja su na zapadu uglavnom napisali i potpisali muškarci. 
U shematiziranim oprekama koje su obilježile rane faze 
kritičke rasprave o kanonu na jednoj strani problemskog 
klatna nalaze se norme, kulturne vrijednosti i isključivost, 
nasuprot kritici, relativizaciji i uključivosti koje su još od 
kraja 1960-ih godina propagirale i feministička i druge 
angažirane kritike, poput postkolonijalne i marksističke. 
One su s jedne strane ponudile kritička čitanja (muškog, 
zapadnog, bijelog, građanskog, itd.) kanona, a s druge su 
strane svoje alternativne kanone postavile kao kandidate, 
ili čak konkurenciju postojećem kanonu. Međutim, kako 
ističe Robinson, nijedan od ovih pristupa ne postavlja 
radikalniji izazov kanonu „kao kanonu“ (1983: 86), 
odnosno pojmovima vrijednosti i univerzalnosti koji 
utemeljuju i kanon i instituciju književnosti uopće. 
Ako se zadržimo na prva dva koraka – kritičkom čitanju 
i reviziji kanona, ne iznenađuje da su se već zbog 
njih feministkinje našle na meti kritike proučavalaca 
književnosti koji bi u obavljanju svog zadatka željeli zauzeti 
tzv. „neutralnu“ poziciju (koja, naravno, nije neutralna, 
već sadrži određene teorijske i metodološke pretpostavke o 
književnom tekstu i kulturnom polju). Primjerice, u jednoj 
od utjecajnijih studija o suvremenoj književnoj teoriji – 
naslovljenoj Demon teorije (Le Démon de la théorie: Littérature 
et sens commun, 1998) – Antoine Compagnon feminističku 
kritiku zajedno s kulturalnim studijima, psihoanalizom 



46

i marksizmom isključuje iz razmatranja, a za volju 
skupine (navodno) neutralnih pojmova: književnost, 
autor, svijet, čitatelj, stil, povijest i vrijednost. Razvikaniji 
je stav američkog kritičara Harolda Blooma, koji u studiji 
Zapadni kanon (The Western Canon: The Books and School of  
the Ages, 1994) žali što „škola ozlojeđenih“ (The School of  
Resentment), skupina kritičara stasalih s francuskom teorijom 
1960-ih i 1970-ih godina, među kojima ističe kulturne 
materijaliste ili neomarksiste, nove historičare (sljedbenike 
Foucaulta) i feministkinje, odolijeva izazovu kanonskih  
djela. Iako Bloom smatra da ozlojeđeni namjeravaju 
srušiti kanon u svrhu svojih društvenih programa (1994: 
4), dovoljno je zaviriti u korpus na koji se referira kako 
bi se njegova kritika pokazala uvelike promašenom. 

Dvostruke margine 

Sredinom 1970-ih godina francuska spisateljica 
Marguerite Duras svoju je poziciju u književnom 
polju opisala kao dvostruko marginalnu (Duras 1974: 
61 prema Rubin Suleiman 1990: 15), a njezinom je 
opaskom književna teoretičarka Susan Rubin Suleiman 
naslovila svoju studiju posvećenu spisateljicama i 
umjetnicama u nadrealističkom pokretu [iv]. Kako 

[iv]	 Usp. Susan Suleiman: „A Double Margin: Women Writers 
and the Avant-Garde in France“ u knjizi Subversive Intent: 
Gender, Politics and the Avant-Garde (1990), jednoj od rijetkih 
studija koje nude ne samo ginokritičku rekonstrukciju, već i 
teorijsku razradu ženskog mjesta u modernizmu i avangardi.



47

objašnjava Rubin Suleiman, „avangardna spisateljica 
dvostruko je nepodnošljiva iz perspektive centra jer 
njezino pisanje iznevjerava ne jedan već dva skupa 
očekivanja/kategorizacija; ne odgovara ni ‘uobičajenom 
revolucionarnom gledištu’ ni ‘ženskom gledištu’“ (1990: 
15). Figurom dvostruke margine mogli bismo opisati i 
feministička čitanja književnog kanona koja odudaraju i od 
tradicionalne recepcije kanonskih djela (jer je riječ o čitanju 
iz feminističke perspektive) i od feminističkih zahvata koji 
kritički odbacuju kanon ili u njega nastoje ucijepiti žensku 
književnu liniju (jer je riječ o istovremeno afirmativnoj 
i subverzivnoj intervenciji u dosadašnja čitanja klasika). 

Plošan pogled na feminističku kritiku koji nažalost i 
danas, pa i na lokalno-regionalnom književnom terenu, 
prečesto susrećemo, a reproducira se kako u stručnoj 
literaturi tako i u javnom prostoru, ne uspijeva zahvatiti 
produktivnije feminističke susrete s kanonom niti njegovu 
ulogu u konstrukciji temeljnih književnoteorijskih 
pojmova i kritičkih pristupa. Prisjetimo se koncepata 
poput revolucije pjesničkog jezika Julije Kristeve,  proizašlih iz 
avangardnog raskida s devetnaestostoljetnim buržoaskim 
shvaćanjem umjetnosti, koje je uostalom i iznjedrilo (i 
svjetski i nacionalni) književni kanon. Spomenute kritike, 
poput Compagnonove i Bloomove, koji bi angažiranije 
teorijske perspektive najradije isključile iz aktualne 
slike proučavanja književnosti, teško da se mogu nositi 
s inovativnim feminističkim interpretacijama kanona, 
poput Kristevine analize avangardnog pjesničkog nasljeđa 
te recentnijim produktivnim spojevima feminističke 



48

perspektive s formalističkim pristupima književnom 
tekstu, kakve još od 1980-ih godina zagovara u nas bitno 
zanemarena feministička naratologija.[v]  Naime, da bi 
se u obzir uzele i temeljitije feminističke intervencije u 
tradicionalnu književnoznanstvenu aparaturu, potrebno je 
i bitno promijeniti pogled ne samo na feminističku kritiku, 
već i na udio srodnih joj perspektiva poput kulturalno-
studijske, marksističke i postkolonijalne u aktualnom 
stanju književne znanosti. Zato se i moramo zapitati jesu li 
feministička čitanja kanona doista stjerana u slijepu ulicu 
površne kritike ili ova pretpostavka proizlazi iz njihove 
nimalo benevolentne recepcije u širem književnom polju?

Pojednostavljena shvaćanja feminističke kritike stoga 
sustavno previđaju i ona čitanja koja ni manje ni više 
nego kanonski tekst okreću protiv njegove tradicionalne 
recepcije i pokazuju kako nam klasici ponovno mogu 
postati saveznicima, čak i u najaktualnijim borbama. 
Upravo ovakva čitanja ponajviše idu u prilog tezi da 
je nepriznata unutarnja rascijepljenost kanona najbolji 
„potencijal za zaštitu od njegova autoritarnog pritiska 
i preduvjet mogućnosti njegove revizije“, kako to ističe 
Vladimir Biti u svojem Pojmovniku suvremene književne i 
kulturne teorije (2000: 247). Klasični je primjer ovakva 
čitanja poznati, ali rjeđe prizivani esej Shoshane Felman 
Žene i ludilo: kritička zabluda (Women and Madness: The Critical 

[v]	 Usp. primjerice inauguralni tekst Susan S. Lanser Toward 
Feminist Narratogy (1986) te zbornik Narrative Theory: Queer and 
Feminist Interventions (2015).



49

Phallacy, 1975), u kojem autorica čita Balzacovu kratku 
priču Adieu otkrivajući zablude njegovih priznatih kritičara. 
Naime, Felman je u svom čitanju interpretativni fokus 
preusmjerila s muških na ženske likove i relativizirala status 
središnje „muške“ (ratne) priče afirmirane u Balzacovoj 
recepciji. Ovaj je esej jedan od zornijih primjera 
feminističkih čitanja koja Jonathan Culler u svojoj knjizi 
O dekonstrukciji: teorija i kritika poslije strukturalizma (On 
Deconstruction: Theory and Criticism after Structuralism, 1982) 
opisuje konceptom drugog momenta feminističke kritike. 
Kako objašnjava Culler, u ovom se momentu razvoja 
feminističkih teorija i metoda kritika obvezuje „da preko 
postulata o čitateljici proizvede novo iskustvo čitanja 
i da čitatelje – muškarce i žene podjednako – navede 
na preispitivanje književnih i političkih pretpostavki na 
kojima se temeljilo njihovo čitanje“ (1991: 44). Slijedeći 
primjer Felmanina čitanja Balzaca, cilj je ovakve 
feminističke kritike obrnuti pretpostavku prema kojoj je 
„perspektiva muškog kritičara spolno neutralna, dok se 
feminističko čitanje motri kao slučaj zastupanja posebnih 
interesa i kao pokušaj da se tekst ugura u kakav unaprijed 
određen kalup“ (Culler 1991: 48). Štoviše, cilj je i pokazati 
kako je feministička kritika umnogome „racionalnija, 
ozbiljnija i promišljenija od muških čitanja koja mnogošto 
izostavljaju i iskrivljuju“ (Culler 1991: 51). Stoga među 
poticajnijim feminističkim pristupima kanonu možemo 
izdvojiti upravo ona koja kanon okreću protiv njegove 
dosadašnje recepcije, a pritom obogaćuju razumijevanje 
ne samo pojedinog djela, već i autora i razdoblja kojim 
se bave, kao i konceptualizaciju književnosti i književnog 



50

teksta u širem smislu. Međutim, feministički stav prema 
(uglavnom muškom) kanonu tek je jedna strana problema 
koji nas ovdje zanima, a u nastavku teksta osvijetlit ćemo 
i jedno od njegovih naličja – feminističke zahtjeve za 
inkluzijom ženske književnosti u kanonskom popisu.

Trajna agonija (ne)vidljivosti

Osnovnu feminističku dilemu, koja i danas obilježava 
pokušaje ustanovljivanja različitih književnih i umjetnič-
kih kanona, Lillian Robinson sažima ovako:

Uvijek dolazi do trenutka u kojem se zagovornici osmišljavanja 
kanona u kojem se prepoznaju postignuća obaju spolova moraju 

usuglasiti ili povući; ili je spisateljica dovoljno „dobra“ da zamijeni 
određenog pisca na propisanom popisu ili nije. Ako nije, ili bi 

ga trebala zamijeniti, u ime izricanja istine o kulturi, ili ga ne bi 
trebala zamijeniti, u ime (neispitane) vrijednosti. (1983: 90)

Paralelizam zagovora ženske književnosti u kanonu i 
pokušaja redefinicije kanonske književne vrijednosti, 
Robinson predviđa, ostat će trajna agonija feminističke 
kritike (1983: 89), koja u konačnici onemogućuje da se u 
ovoj raspravi pronađe jednoznačno rješenje. O zahtjevu za 
vidljivošću koji radikalnije ne intervenira u tradicionalnu 
koncepciju ne samo kanona već i književnosti uopće u 
domaćoj su književnoj znanosti dosad podrobnije pisale 
Lada Čale Feldman i Ana Tomljenović u svom Uvodu 
u feminističku književnu kritiku (2012), gdje u poglavlju 
Književnost kao (patrijarhalna) institucija pitanje kanona 
smještaju uz bok periodizaciji i hijerarhiji kao sastavnim 



51

elementima književne institucije. Iako je najutjecajniji 
feministički impuls prema kanonu njegova revizija 
(„uključimo određena imena u kanon“) ili inverzija 
(„raskrstimo s kanonom i izgradimo svoj“), autorice ovdje 
zaključuju kako se i feministički osviješten protukanon 
suočava s određenim paradoksima, ukoliko „spisateljice 
u njemu neće izbjeći primatu svojega ženskog, a ne 
spisateljskog određenja, koje ih je (…) iz kanona i izbacilo“ 
(Čale Feldman i Tomljenović 2012: 120). Nadalje, tvrde 
autorice, „dominacija feminističkih tonova koja je 
mnogima možda za njega ulaznica prijeti (…) da potisne 
neke druge komponente njihova opusa, baš kao što prijeti 
i zanemariti eventualne tješnje poveznice s matičnom 
kulturom, razdobljem i književnim uzusima negoli sa 
ženskom linijom književnih interesa“ (Čale Feldman i 
Tomljenović 2012: 120). Autorice zato zaključuju da se 
pitanje kanonizacije ne može svesti „samo na procedure 
isključenja imena, nego i na propuste nekih segmenata 
ili obilježja opusa kojima se i žensko uvrštenje u kanon 
katkad ‘plaća’“ (Čale Feldman i Tomljenović 2012: 123). 

Do sličnog zaključka dolazi i Laura Rosenthal u svojem 
poznatom članku Recovering from Recovery (2009), gdje 
se referira na književnoznanstveni tretman spisateljica 
18. stoljeća te iznosi kritiku projekata „otkrivanja“ ili 
„oporavka“ (u širem smislu „vidljivosti“) koji dijelom 
reduciraju ženske i srodne opuse na rodnu komponentu. 
Autorica se stoga pita – „Postoji li način da se oporavimo 
od oporavka? Hoće li pozornost usmjerena na spisateljice 
u određenom trenutku nadići kategoriju ‘spisateljica’? 



52

Treba li to uopće učiniti?“ (Rosenthal 2009: 2). Iako 
je projekt oporavka, ističe Rosenthal, „konsolidirao 
feminističku teoriju i praksu, oblikovao određene vrste 
specijalizacije i osigurao temelje za budući rad“ (2009: 2), 
pod imperativom oporavka/vidljivosti ponekad postrani 
ostaje procjena intelektualnog, historijskog i kulturnog 
značaja autorica, kao i uvid o estetskoj snazi i političkoj 
kompleksnosti njihova djela (2009: 5), koji bitno proširuju 
i usložnjavaju ne samo nosive koncepte roda i pisanja, već 
i područja feminističkog (inter)disciplinarnog istraživanja. 
Da se nadovežem na dva ključna problema – ako s 
jedne strane uzmemo u obzir da feministički odgovor 
na kanon nipošto nije homogen te da s uključivanjem 
imena (po kojem god principu) bilo u kanon bilo u 
protukanon kritička zadaća nije završena, ono što me 
najviše zanima i što zasad samo naznačujem kao temu 
neke buduće rasprave jest sljedeće pitanje: kakvom 
koncepcijom književnosti barataju dosadašnje feminističke kritike 
kanona te u kojoj mjeri one nastoje intervenirati u kategorijalni 
aparat znanosti o književnosti, a time i u same procedure kojima se 
i kanon i protukanon, kao i književna povijest, grade i uspostavljaju?

Postjugoslavenska perspektiva

Dok su se u globalnom okviru ključne feminističke 
rasprave vodile na liniji anglofonih i frankofonih zasada 
disciplinarnog polja i njihove temeljite postkolonijalne 
kritike, na ovom mjestu valja se zapitati i o potencijalima 
jugoslavenskog i postjugoslavenskog književnog prostora 
u promišljanju pojma kanona, kako nacionalnog tako i 



53

svjetskog te njegovih alternativnih koncepcija, među kojima 
se proteklih godina u književnoteorijskim doprinosima ovoj 
temi sve više ističe i pojam transnacionalne književnosti. 

Uz reaktualizaciju pojma svjetske književnosti od 
burdijeovski postavljene studije Svjetska književna republika 
(1999) Pascale Casanova, koju odnedavno možemo čitati 
i u hrvatskom prijevodu Vande Mikšić (2024, Meandar 
media), te niza studija koje su potom uslijedile[vi], pozornost 
književnoznanstvenih rasprava sve više privlače i književni 
fenomeni koji prostorno, vremenski, jezično i poetički 
zahtijevaju okvire drugačije od tradicionalnih nacionalnih 
ili komparatističkih – od autor(ic)a izmještenih iz  matičnih 
književnih sredina, prijevodne produkcije njihovih djela 
najprije objavljenih na drugim jezicima, njihove kritičke 
recepcije u širem regionalnom području, do jezičnih i 
poetičkih izbora koji prizivaju jugoslavensko kulturno-
historijsko iskustvo kao interpretativni okvir. Unatoč 
širini ove rasprave te njezinih teorijskih i metodoloških 
izbora, u južnoslavenskim književnostima opusi autorica 
koje stupaju na književnu scenu od druge polovice 20. 
stoljeća naovamo kontinuirano potiču intervenciju u 
nacionalne književne kanone, što je od 1990-ih godina 
potencirano raspadom Jugoslavije i književnim putanjama 
kojima su prvenstveno spisateljice kao spisateljice krenule. 
Nakon Vještica iz Rija kao kulminacije javne difamacije 

[vi]	 Usp. primjerice Damrosch: What is World Literature? (2003) 
i Rosendahl Thomsen: Mapping World Literature: International 
Canonization and Transnational Literatures (2008).



54

svih onih koji se nisu uklapali u dominantni modus operandi 
tadašnjeg kulturnog polja, nije slučajno da je 1990-ih 
upravo ženska književnost postala poprištem najsnažnije 
društvene kritike. Naime, u eseju spomenutom na 
početku ovoga teksta Dubravka Ugrešić podsjeća da 
je u povijesti zapadnih društava barem jedno mjesto 
ipak bilo rezervirano i za žene i za knjige – lomača! O 
mehanizmima kojima se politika bivših jugoslavenskih 
zemalja ponajviše prelamala na ženskoj komponenti 
književnog polja u tematskom broju Sarajevskih sveski 
Jasmina Lukić iznosi još uvijek vrlo aktualnu tezu:
 

potiskivanje rodnih tema deo je daleko kompleksnijih procesa 
koji su delovali protiv duha dijaloga i razumevanja, a podržavali 

isključivost i netoleranciju. Potiskivanje ženskog pisanja na 
marginu (tek nakon što je počelo ozbiljnije da se afirmiše) deo je 
procesa repatrijarhalizacije, koji je zahvatio sve sredine uvučene 
u krizu, i koji je bio povezan sa klimom nacionalne isključivosti 
i netolerancije. Interesovanje i razumevanje pozicije Drugosti iz 

osamdesetih godina zamenio je u devedesetima totalizujući zahtev 
za unifikacijom svih gledišta, pa su disonantni ženski glasovi postali 

apsolutno neprihvatljivi. Ratna kultura oslanja se na duboko 
patrijarhalni, mačistički model moći, koji rodna analiza ogoljava. 
Stoga nije čudno što se u ranim devedesetim godinama mnoge 
značajne autorke pojavljuju kao kritičarke te kulture, što su tada 

dominantne mizogine strukture moći jako teško prihvatale. (2003: 
77)

U međuvremenu, u nizu studija objavljenih u proteklih 
desetak godina uz pojam postjugoslavenskog kulturnog 



55

polja[vii]  razmatra se dinamika kulturne produkcije 
koja zahtijeva i prostorno-vremensku i konceptualnu 
intervenciju u relativno zašivene pojmove nacionalne i 
svjetske književnosti, kao i pripadajućih im kanonskih 
djela. Povezujući pojmove jugoslavenske i postjugoslavenske 
književnosti s pojmom transnacionalne književnosti, u tekstu 
Rod i migracija u postjugoslovenskoj književnosti kao transnacionalnoj 
književnosti (2017) Jasmina Lukić ističe da ova perspektiva 
„sa svojim raznovrsnim pristupima, može ponuditi 
koristan interpretativni okvir za tumačenje kulturnih 
proizvoda složenih višenacionalnih, multikulturnih i 
transkulturnih sredina kao što je bila Jugoslavija“ (2017: 
276), a isto vrijedi i za postjugoslavenske kulturne prostore. 

Nastojeći Morettijevu metaforu vala primijeniti u analizi 
(post)jugoslavenskog književnog polja, Lukić ističe tri 
dominantna vala koji su se ovdje od druge polovice 20. 
stoljeća formirali onkraj granica pojedinih nacionalnih 
književnosti: modernizam, postmodernizam i žensku 
književnost, pod utjecajem međuratne avangarde i 
modernizma u domaćoj i prijevodnoj produkciji (2017: 
279). Odatle, ako feminističku raspravu o kanonu preselimo 
u postjugoslavensko književno polje, smatram da je nužno 
obuhvatnije promisliti i istražiti međusobne veze ovih triju 

[vii]	 Usp. među ostalim Postnikov: Postjugoslavenska književnost? 
(2012), Mijatović: Temporalities of  Post-Yugoslav Literature. The 
Politics of  Time (2020), Matijević: From Post-Yugoslavia to the 
Female Continent. A Feminist Reading of  Post-Yugoslav Literature 
(2020) i dr.



56

valova. Naime, dok se književni kanon – koji je u našoj 
književnosti uglavnom muški – tradicionalno sustavnije 
razmatra u odgovarajućem književnopovijesnom 
kontekstu, djela spisateljica u književnopovijesne preglede 
nerijetko se uvrštavaju upravo pod kategorijom „ženske 
književnosti“ ili iskrivljeno shvaćenog pojma „ženskog 
pisma“, a nauštrb procjene njihova mjesta u relevantnom 
književnopovijesnom okviru, kako u poetičkom tako i u 
političkom smislu. Međutim, reducirana slika ženske 
književnosti u našim povijestima književnosti, književnim 
enciklopedijama i leksikonima te antologijama književne 
kritike nije izoliran slučaj. Kako ističe Laura Rosenthal, 
među komponentama ženskih književnih opusa koji se 
u projektima „oporavka“ najčešće previđaju upravo su 
formalna obilježja djela oporavljenih spisateljica (2009: 9). 
Zato bi proučavanje veza modernističkog i ženskog vala 
u (post)jugoslavenskoj književnosti – odnosno istraživanje 
ženskog mjesta u modernističkim poetikama razdoblja 
te fokus na aproprijaciji modernističkih i avangardnih 
tendencija u ženskom korpusu – moglo bitno utjecati 
na reviziju književnopovijesne slike naših poslijeratnih 
književnosti i ponovno promišljanje različitih koncepcija 
kanona u nacionalnim i transnacionalnim okvirima. 
Također, fokus na vezama modernizma, avangarde i 
ženske književnosti mogao bi doprinijeti i prilagodbi 
teorijskog i kritičkog aparata za pristup suvremenim 
autoricama i autorima čija se djela ne uklapaju niti u 
tradicionalne književnopovijesne i kritičke kategorije niti 
u aktualne književne trendove. Ovaj je zadatak osobito 
važan u odnosu prema i dalje rezistentnim tematskim i 



57

čak biografističkim čitanjima koja se nerijetko vežu za 
rodnu perspektivu, a pitanje forme redovito zanemaruju 
ne samo metodološki, već i teorijski, u smislu i dalje 
aktualnih definicija politike književnosti kao politike forme. 

Vratimo se zato još jednom Zabranjenom čitanju. 
Naime, pitanja feminističkih čitanja kanona u širem 
smislu i presjeka ženske produkcije u postjugoslavenskom 
književnom polju, kao produktivne perspektive u kojoj 
se ovaj odnos može iznova sagledati, usko su povezana 
sa širokim spektrom problema na lokalnoj, regionalnoj 
i globalnoj osi, od makrorazina književne produkcije i 
obrazovanja do mikrorazina navika čitanja i književnih 
preferencija. Lucidna dijagnoza koju je Ugrešić 
postavila vrsti književnosti koja najbolje uspijeva na 
kulturnom polju poravnatom tržišnim valjkom glasi: ona 
je „realistična, optimistična, vesela, seksi, eksplicitno ili 
implicitno didaktična i namijenjena širokim čitalačkim 
masama (…) Kao takva ona je socrealistička“ (2001: 33). 
Druga dijagnoza koju Ugrešić iz svoje specifične pozicije 
postavlja jest činjenica da je svaki pisac (ili spisateljica?) 
„nečiji pisac, svatko pripada nekom narodu, svatko piše 
na nekom jeziku“ (2001: 125). Međutim, iz perspektive 
njezina opusa – a odatle možemo promisliti i o širem 
pothvatu feminističke revizije kanona u postjugoslavenskoj 
književnosti – lijek za obje dijagnoze nalazi se u hijazmu 
pisanja i egzila, koji autoricu vraća vlastitim teorijskim i 
poetičkim utjecajima – ruskoj avangardi: „Umjetnički čin 
bio je za avangardne umjetnike čin subverzije. Umjetnost 
je imala svoju neprikosnovenu autonomiju, u obrani te 



58

autonomije sva su sredstva bila dopuštena. Temeljni 
umjetnički postupak ruske avangardne književnosti 
bila je izdaja, ostranenie, začudnost, razbijanje ustaljenih 
književnih normi, iznevjeravanje čitaočeva očekivanja. 
U tom smislu pisac je bio izdajnik, lisica, a metafora 
izdaje bila je zaštitni znak pravog umjetničkog djela“ 
(2001: 129). Možda bi nam autoričin umjetnički credo 
mogao poslužiti i kao inspiracija za samokritiku vlastitih 
čitalačkih procedura i pokušaja da pojmove poput 
kanona, s višedesetljetnim i k tome interdisciplinarnim 
historijatom rasprave, sagledamo kroz jednostranu 
kritičku i istraživačku leću. Složenost feminističkih 
pogleda na kanon, među kojima najproduktivnijima 
smatram upravo subverzivna, izdajnička čitanja i 
kanonskih djela i njihovih čuvara i arbitara, podsjeća 
nas da nije suvišno vratiti se temeljnim postavkama i 
ustrajati na kanonu usprkos kanonu. Čak i ako pritom 
propustimo štogod od realističnog, optimističnog, veselog i seksi.



59

Literatura

Biti, Vladimir. 2000. Pojmovnik suvremene književne i kulturne 
teorije. Zagreb: Matica hrvatska. 

Bloom, Harold. 1994. The Western Canon: The Books and 
School of  the Ages. New York: Riverhead books.

Compagnon, Antoine. 2007. Demon teorije. Zagreb: 
AGM. 

Culler, Jonathan. 1991. O dekonstrukciji. Teorija i kritika 
poslije strukturalizma. Zagreb: Globus. 

Čale Feldman, Lada i Ana Tomljenović. 2012. Uvod 
u feminističku književnu kritiku. Zagreb: Leykam 
international. 

Derrida, Jacques. 1982. Positions. Chicago: The 
University of  Chicago Press.

Felman, Shoshana. 1975. „Women and Madness: The 
Critical Phallacy“. U: Diacritics 5, 4: 2–10. 

Lukić, Jasmina. 2003. „Žensko pisanje i žensko pismo u 
devedesetim godinama“. U: Sarajevske sveske 2: 67–82. 

Lukić, Jasmina. 2017. „Rod i migracija u 
postjugoslovenskoj književnosti kao transnacionalnoj 
književnosti“. U: Reč: časopis za književnost i kulturu, i 
društvena pitanja 87, 33: 273–291.

Moretti, Franco. 2000. „Conjectures on World 
Literature“. U: New Left Review 1.

Robinson, Lillian S. 1983. „Treason Our Text: Feminist 
Challenges to the Literary Canon“. U: Tulsa Studies 
in Women’s Literature 2, 1: 83–98.

Rosenthal, Laura J. 2009. „Recovering from Recovery“. 
U: The Eighteenth Century, 50,1: 1–11. 

Rubin Suleiman, Susan. 1990. Subversive Intent: Gender, 
Politics and the Avant-garde. Cambridge: Harvard 
University Press.



60



61

Lamija Milišić

Kanonizacija i ktitički fetišizam



62

Književni kanon je „veliki narativ“, koji diktira 
šta jeste i šta bi trebala biti „istinska“ i „velika“ 
književnost.[i] Kanonizovano djelo postaje predmet 
poštovanja, nerijetko glorifikovan, a moglo bi se reći 
i fetiš odan statusu quo aktuelne društvene ideologije. 
Ne čini li se onda da se književno djelo kanonizacijom 
„oslobađa“ društvenih okolnosti u kojima je nastalo? 
Koliko je književna kritika u ovom slučaju osviještena i 
osjetljiva prema tim, nerijetko nepravednim, društvenim 
okolnostima? Kako politike identiteta komuniciraju 
s idejom kanonskog djela kao djela „za sve nas“? 

Kanonizacija kao fetišizacija

Prema Theodoru Adornu, biti kanoniziran znači 
biti „zaleđen u kulturno dobro“ ukroćene, poslušne, 
naizgled politički neutralne estetike. E. Dean Kolbas 
u toj „zaleđenosti“ prepoznaje fetišizaciju imanentnu 
kanonizaciji,[ii] te upozorava: iako je kanonizacija načelno 
u potrazi za „univerzalnim vrijednostima“ kojima se 
odlikuju „velika“ književna djela, to ne znači da je politički 
neutralna, mada se želi doimati takvom. Prema Kolbasu, 

[i]	 Mirosław Aleksander Miernik, „A Vicious Circle: How 
Canon Continues to Reinforce Sex Segregation in 
Literature in the 21st century“, Acta Philologica 47 (2015): 
85-96.

[ii]	 E. Dean Kolbas, „Critical Theory and Canonical Art“ 
u Critical Theory and the Literary Canon (Dissertation, 
Boulder, CO: Westview Press, 2001), 83-102.



63

estetika umjetničkog djela posjeduje „radikalni potencijal“ 
da prevaziđe kanonski red koji neminovno mijenja njeno 
značenje. Međutim, jednom kada tom djelu pripišemo 
uzak politički kontekst čisto da bismo ga suprotstavili 
kanonu, uništavamo njegov umjetnički potencijal. 

Da bi se sistematično propitala ovako uočena veza kanona 
i fetiša, potrebno je objasniti njihovo denotativno i/ili 
konotativno značenje. Krenut ću od fetiša. Za potrebe 
objašnjenja Kolbasove teze, osvrnut ću se najprije na 
definiciju fetišizma u marksističkoj teoriji. Prema Kapitalu 
Karla Marxa, takozvani „fetišizam robe“ je oblik otuđenja 
u kapitalizmu, te predstavlja iluziju prema kojoj se roba 
sagledava kao fetiš, tj. stvar koja posjeduje prirodno dana, 
ljudska svojstva, umjesto kao proizvod čija je vrijednost 
pokazatelj specifičnih društvenih odnosa radnika i 
izrabljivača-kapitalista.[iii] Fetiš je vrijednost koja dotični 
objekat pretvara u „društveni hijeroglif“, odvajajući ga 
od konteksta u kom je nastao, čineći nejasnim njegovo 
porijeklo. Dakle, fetišizacija predstavlja proces u kom 
izvjesni objekat postaje društvena vrijednost putem 
„prilagodbe“ njegova značenja. Ta prilagodba bi 
podrazumijevala djelomično ili potpuno izolovanje ili 
pak cjelokupnu rekontekstualizaciju značenja objekta od 
društvenog konteksta u kom je nastalo. Time se, prema 

[iii]	 fetišizam. Hrvatska enciklopedija, mrežno izdanje. 
Leksikografski zavod Miroslav Krleža, 2013. – 2025. 
Pristupljeno 23. 2. 2025. https://www.enciklopedija.hr/
clanak/fetisizam



64

Kolbasu, uništava  „radikalni potencijal estetike djela“. 
Kanonska univerzalnost djela, koja mu daje društveni 
kapital i time ostvaruje mjesto u vrijednosnom sistemu 
neke društvene ideologije, utoliko to djelo fetišizira. 

Jedan od često referiranih tekstova koji daje uvid u temu 
kanona zapadnjačke književnosti jeste onaj Arthura 
Krystala, naslovnog pitanja „Šta je književnost?“.[iv] 
Etimološki označavajući „pravilo“, kanon je najprije u 
teologiji bio korišten kao sinonim za praksu proglasa sveca, 
a kasnije korišten u drugim disciplinama. Tako je koncem 
16. vijeka Univerzitet u Cambridgeu iznio prijedlog da 
univerziteti Britanske Imperije „kanoniziraju“ svoje pisce, 
kako bi se uspostavio sistem valorizacije sve većeg broja 
književnika. Kroz 18. vijek izdaje se niz antologijskih 
pregleda britanskog pjesništva, čime kanon postaje 
formacija moderne književnosti, sistem odabira književnih 
tekstova koji se smatraju pandanima antičkih, grčkih i 
latinskih tekstova. Kako ističe Krystal, književni kritičari 
tog doba su se nadali da će tradicija „velikih pisaca“ 
pomoći u stvaranju „nacionalne književnosti“. Kanon 
je blagosiljao ono dostojno, a implicirao ono nedostojno. 
Potom je uslijedio 20. vijek, sedamdesetih i osamdesetih 
posebno obilježen pobunom postmodernizma protiv 
esencijalizma inherentnog kanonu, poznatom pod 

[iv]	 Arthur Krystal, „What is Literature?: In defense 
of  the Canon“. Harper’s Magazine (March 2014): 
89-94. Pristupljeno 23. 2. 2025. https://harpers.org/
archive/2014/03/what-is-literature/



65

nazivom „kanonski ratovi“. Primjetno je da, čak i u ovim 
naznakama nastanka i razvoja zapadnjačkog kanona, 
kanonizacija služi kao alat, bilo za diferencijaciju 
nacionalnih književnosti,  bilo za lišavanje esencijalizma 
istih kroz neku drugu ideologiju – a sve to pod počelom 
estetskog vrjednovanja književnosti i uočavanja njenog 
doprinosa intelektualnom   napretku ljudskog roda. 

Na tom tragu vrijedi spomenuti i nacionalne književnosti 
nekadašnjih južnoslavenskih republika, koje u ratu 
koncem 20. vijeka i poraću bivaju izložene kanonizaciji 
u službi jačanja nacionalističkih poriva. Ograničit ću se 
na Bosnu i Hercegovinu čiji je kontekst meni najbliži. 
Kako primjećuje Enver Kazaz, nacionalni kanoni u 
Bosni i Hercegovini baštine „estetski utopizam“: viziju 
književnosti kao samodovoljne, autonomne strukture.[v] 
Time se, paradoksalno, autokolonizira nacionalni 
kulturni identitet, tj. zanemaruje njegova rubnost i 
mnogobrojne, kontekstom uslovljene, reakcije na Zapad 
i Istok. Kazaz objašnjava ovu tezu o autokolonizaciji: 

Taj paradoks da se poezija Skendera Kulenovića čita kao poezija 
Eliota, Jejtsa ili Paunda, dakle isključivo u projektivnom nebesko-

literarnom univerzumu, kojemu ne znamo ni odakle dolazi, ni 
kuda putuje, ni kako s tog projektivnog neba motri našu malu 

[v]	 Enver Kazaz, „Nacionalni književni kanon – mjesto 
moći“. Sarajevske sveske 08-09 (2005): 123-134. 
Pristupljeno: 23. 2. 2025. http://sveske.ba/en/content/
nacionalni-knjizevni-kanon-%e2%80%93-mjesto-moci



66

zemaljsku i povijesnu situaciju – posvjedočuje koliko je vladajući 
književni kanon u bošnjačkoj ali i drugim nacionalnim literaturama 
u BiH bastard nastao anahronom saradnjom anahrone političke sa 

anahronim kulturalnim ideologijama. (Kazaz 2005: 131)

Ovaj uvid se može povezati i s ranije pomenutim 
„fetišizmom robe“, u čijem slučaju se postkolonijalni 
sindrom autokolonizacije društvenog identiteta ogleda 
u procesu kanonizacije književnih djela. Otuđenje 
uzrokovano fetišizacijom robe, odnosno fetišizacijom 
književnog djela je ovdje ogoljeno anahronizmom 
kanona, koji za orijentir u poratnom društvu krhkog 
sistema vrijednosti uzima zapadnjački kanon na štetu 
kako estetske valorizacije bosanskohercegovačke 
književnosti, tako i valorizacije načelno autonomnog 
nacionalnog identiteta. Slično primjećuje i Srećko 
Pulig, koji naglašava da je unutar ideološkog sistema 
jedne nacije uvjet da kanonski tekstovi djeluju estetski, 
a kao takvi oni izgledaju da su ideološki i politički 
neutralni: „Estetski neutralizirani tekstovi su odlikovano 
polje u kojemu djeluje nacija kao nulta institucija.“[vi]

Ovim navodima unutar konteksta balkanskih nacionalnih 
identiteta i inih anahronih književnih kanona se želim 
osvrnuti na Adornovu tezu iznijetu u Estetičkoj teoriji, da 
status „umjetničkog djela“ daje takvim djelima odliku 

[vi]	 Srećko Pulig, „Borba za “nacionalni” književni kanon“ 
u Teorija prakse : Eseji o ideologiji, kulturi i društvenoj 
strukturi (Zagreb: Sandorf, 2021). Pristupljeno: 23. 
2. 2025. https://radiogornjigrad.blog/2021/08/18/
srecko-pulig-borba-za-nacionalni-knjizevni-kanon/



67

fetiša. Tako shvaćen fetiš je prema Adornu „iracionalno 
odan istini“, odnosno iracionalno odan tom djelu po 
sebi, odan ideji „umjetnosti radi umjetnosti“.  Adorno 
ističe da umjetničko djelo nije nikada u potpunosti 
autonomno, jer „apsolutna sloboda“ u umjetnosti niječe 
„dugotrajnu neslobodu društvene cjeline“. Kolbas iz 
ovog zaključuje da priznati kanonska djela kao predmete 
poštovanja ili glorifikacije znači zanemariti „inherentni 
teret umjetnosti“, tj. teret historijskih nepravdi koje 
se prikrivaju kanonizacijskim, površnim poštovanjem. 

Iz svega dosad navedenog dolazimo do pitanja:  Ukoliko se 
književno djelo kanonizacijom lišava društvenog konteksta 
svog nastanka, pretendirajući na univerzalnu vrijednost 
djela „za sve nas“, da li to književno djelo kanonizacijom 
postaje društveno bezazleno i odano statusu quo? 

Adorno kanonizaciju opisuje kao fetišizaciju u smislu 
ideološke brige za očuvanjem „čiste kulture“. U njoj 
sve uvijek ostaje kako jeste. U njoj umjetničko djelo ne 
želi mijenjati svijet i stoga je neizostavno prisutno kao 
univerzalna vrijednost. Kao dodatak tome i povod za 
daljnju diskusiju, ovaj pasus bih zaključila Krystalovom 
opaskom u ranije pomenutom eseju, prema kojoj 
činjenica da kanon ne treba predstavljati „Popis velikih 
knjiga“ (niti takav popis postoji) ne znači da nema 
velikih djela. U kanonskim ratovima, koji bi se prema 
Krystalu mogli nazvati pokušajem defetišizacije književnih 
djela i dovođenjem u fokus ranije pomenutih kanonom 
zataškanih historijskih nepravdi, se izgubila razlika između 



68

tog Popisa velikih knjiga i ideje da su neke knjige zaista 
bolje od drugih. Kanon stoga može biti mjesto susreta 
na kom vični pisci nastoje nadmašiti svoje prethodnike, 
ne bi li izrazili sopstvenu individualnost, ističe Krystal. 

Utoliko, kanon ima potencijal biti oruđe za napredovanje 
i razvoj književne estetike, čime bi izbjegao zaštitu statusa 
quo. Ne zaboravimo, status quo održava svoje (nikako 
politički neutralno) značenje zahvaljujući i svemu onom 
što u njega ne spada ili ga na različite načine iskušava, pa 
čak i poništava. Stoga bi se na kanon moglo gledati i kao 
na  sistem koji normira književnost, a za svrhu mu postaviti 
konstantno iskušavanje tih normi zarad napredovanja 
i kontinuiranog izučavanja književne estetike. 

Književni kanon i politike identiteta

Univerzalnost kanoniziranog književnog djela ima, 
za potrebe ovog teksta, dva bitna učinka. Prvi od njih 
je počelo larpurlartističkog svjetonazora, koji prema 
Adornu tu „umjetnost radi umjetnosti“ smješta u 
domenu bezazlenog društvenog proizvoda: „Umjetnost 
sagledana isključivo estetski je upravo estetski pogrešno 
sagledana.“ Drugi učinak tvrdnje o univerzalnosti 
umjetničkog / književnog djela jeste sklonost ka 
anahronističkoj analizi i vrjednovanju njegove estetike. 

Podstaknute nepravednošću društvenog poretka i 
sticanjem društvene moći, različite skupine razvijaju politike 
identiteta koje uistinu uznemiravaju i kritički propituju 



69

status quo i tobožnju univerzalnost vladajuće ideologije. 
Međutim, partikularizam koji politike identiteta sa sobom 
donose zapravo ima učinak sličan univerzalističkom − 
u želji da svoju ciljanu društvenu skupinu uspostavi kao 
društvenu vrijednost, politika identiteta lako zapada 
u proces ranije pomenute, te često anahronističke, 
„prilagodbe značenja“ djela koje kanonizira. Ovdje za 
primjer možemo uzeti poratnu Bosnu i Hercegovinu, 
u kojoj su se razvile nacionalističke politike identiteta i 
donijele retradicionalizaciju književnog kanona. Prema 
riječima E. Kazaza, „književni kanon, sveden na politike 
identiteta, nije ništa drugo do likvidacija književnosti za 
račun provincijskog zadaha getoističkih fantazmi njegovih 
kreatora.“[vii] Tvrdnja o univerzalnosti (u ovom kontekstu 
implicirane kanoničnosti) određenog djela neizostavno 
služi ideološkim interesima onih koji je izriču. Međutim, 
sama univerzalnost kao koncept ovdje nije ključna. I 
partikularizam kanonizira. Kako primjećuje Kolbas, i 
partikularizam, evidentan u djelovanju mnogobrojnih 
politika identiteta, operira na način iskazivanja tvrdnje 
da su neka djela namijenjena isključivo za određene 
društvene skupine. Dakle, kada govorimo o reviziji 
kanona (defetišizaciji njegovih univerzalnih vrijednosti), 
govorimo o redukciji općih društvenih implikacija zarad 
izolovanja pojedinačnih društvenih komponenti. Drugim 

[vii]	 Enver Kazaz, „Skender Kulenović i bošnjački književni 
kanon“. Riječ i smisao 1 (2018): 117-128. Pristupljeno: 
23. 2. 2025. https://www.jergovic.com/ajfelov-most/
skender-kulenovic-i-bosnjacki-knjizevni-kanon



70

riječima, revizija kanona podstaknuta politikama 
identiteta koje nastoje kritički propitati nepravednost 
društva i sama može zapasti u nekritičku afirmaciju. 

Dosad mogu zaključiti da kada se govori o odnosu 
književnog kanona i politika identiteta, zapravo se 
propituje književni kanon kao mehanizam koji pomaže 
uspostavi općeprihvaćenog sistema vrijednosti, time i 
obezbjeđivanja društvenog kapitala i moći za različite 
činioce društvene stratifikacije. S tim u vezi, Krystal u ranije 
pomenutom eseju ističe da je formiranje kanona rezultat 
želje srednje klase da svoje vrijednosti vidi reflektovane u 
umjetnosti kao oblasti ljudskog djelovanja koja prevazilazi 
pojedinačni kontekst i stoga garantuje trajniji vrijednosni 
sistem. Kao takav, kanon je kroz historiju bio vezan za 
napredak pismenosti, rastuću trgovinu knjigama, sve 
veću popularnost romana, časopisa, čitateljskih klubova i 
slično. Prema tome, kanonizacija se kao koncept zasniva 
na težnji za uspostavom općeprihvaćenog vrijednosnog 
sistema. Motiv te težnje može biti u održavanju trenutno 
vladajuće ideologije i pretendirati na univerzalnost koja 
bi obećala što deblje kulturološko / identitarno zaleđe 
kanoniziranog djela koje se time vakumski, nekritički 
afirmira. Također, motiv može biti i u revalorizaciji 
vladajućeg kanona i pretendirati na partikularnost 
kao novu univerzalnost, koja kreće od kritičkog stava 
prema postojećem vrijednosnom sistemu, ali jednako 
može zapasti u pomenutu nekritičku afirmaciju. 
Na koncu, koja je uloga književne kritike u ovako 
obrazloženim razlozima kanonizacije? Na primjeru 



71

poratne Bosne i Hercegovine u prethodnim pasusima 
ovog teksta se može naslutiti da je književnokritička 
i književnoteorijska struka u tom periodu služila 
reprodukciji vlastite institucionalne infrastrukture, 
posvećena podržavanju određene društvene ideologije. 
Koliko tu zapravo ima govora i brige o književnosti? 
Bilo da se radi o akademskoj ili medijskoj kritici, ona je 
uvjetovana mjestom i vremenom u kojima nastaje; trebala 
bi biti zaokupljena duhom svoga doba. Književna kritika 
pritom nije imuna na ideološke uticaje, niti želi biti politički 
neutralna. Ona ima sposobnost prepoznati politički značaj 
određenog književnog djela, povećati ili umanjiti njegovu 
vrijednost u datom trenutku. U kojoj mjeri se književna 
kritika bavi estetikom djelá koje prepoznaje kao relevantna 
za svoje doba? Govori li češće o tekstu ili o kontekstu, o 
književnosti ili o njenom društvenom, kulturnom značaju? 
Prilagođava li značenje djela zarad prepoznatih potreba 
i ideala svog doba, bilo da ih želi urušiti ili izgraditi?  

Ka imanentnoj kritici

U svrhu ispitivanja mogućnosti književne kritike da 
pravovremeno djeluje na mijene vrijednosnog sistema 
relevantnog joj društva, osvrnut ću se najprije na koncept 
„imanentne kritike“, koji je inicijalno razvio Hegel u 
Fenomenologiji duha. Kako ističe Titus Stahl, imanentna 
kritika društva svoje kriterije izvodi iz samog društva, 
a nikako iz nezavisno opravdanih standarda kojima bi 



72

pristupila društvu.[viii] Imanentna kritika je posvećena 
potencijalima društva koje kritizira, te razlozima 
zbog kojih njegovi pripadnici poštuju njegove norme. 

Imanentna književna kritika, navodi Stahl, polazi od 
temeljnih pretpostavki književnog djela i potom ga kritizira 
koristeći upravo te pretpostavke. Takva kritika procjenjuje 
empirijsko ponašanje vezano za društvenu praksu (u ovom 
slučaju, recepciju knjige), te eksplicitno samorazumijevanje 
aktera te prakse (tj. čitateljstva), koji se vode normama 
te prakse. Prema tome, možemo reći da se imanentna 
književna kritika priklanja analizi i potencijalima 
književnog djela, a ne sudu književnog kanona. 

Kao komplementaran vid potrage književne kritike 
za konceptima kroz koje se može proučavati kanon 
navest ću i „kritički fetišizam“, kako ga objašnjava 
Emily Apter.[ix] Opet vođen Hegelom, ovaj put 
njegovom definicijom fetiša kao „lažnog univerzalnog“, 
kritički fetišizam predstavlja estetiku fetišizacije koja 
refleksno otkriva konformizam (ranije pomenutu 
odanost statusu quo) kao lažnu vrijednost. Srodno 
imanentnoj kritici, kritički fetišizam kreće od temeljnih 

[viii]	 Titus Stahl, „What is Immanent Critique?“. SSRN, 21. 
11. 2013: 8. Pristupljeno: 23. 2. 2025. https://ssrn.com/
abstract=2357957

[ix]	 Emily Apter, „CHAPTER 1. Fetishism in Theory: Marx, 
Freud, Baudrillard“ u Feminizing the Fetish: Psychoanalysis 
and Narrative Obsession in Turn-of-the Century France 
(Ithaca, NY: Cornell University Press, 1992), 1-14.



73

pretpostavki fetiša i kritizira ga koristeći te pretpostavke. 

Da bih objasnila način imanentnog kritičkog 
pristupa književnom djelu, osvrnut ću se na tekst 
Neila Larsena, u kom autor polazi od primjera 
korištenja psihoanalitičke teorije pri analizi priče „The 
Sandman“ E. T. A. Hoffmanna.[x] Prema Larsenu: 

Čim predmet teorije postane „tekst“, svaka teorija koja se na njega 
„primijeni“ − bez obzira radi li se o psihoanalizi, strukturalističkoj 

naratologiji ili samom marksizmu, i bez obzira na vlastito 
imanentno bogatstvo i konceptualno posredovanje − svodi se na 

puki intelektualni fetiš, vrstu apstraktne tautologije. (Larsen 2009: 
55, prevela L. M.)

Larsen dodaje i to da, dok teorija fetišizira književna djela, 
ona postaju „krute šifre, koliko besmislene interpretacijom, 
toliko smislene unutar vlastitih imanentnih konteksta“ 
(Larsen ibid.). Ovakva ekstrinzična primjena 
(psihoanalitičke ili bilo koje druge) teorije na književno 
djelo evidentna je i u procesu njegove kanonizacije, te za 
učinak ima nastanak pomenutog „intelektualnog fetiša“. 

U odnosu na ekstrinzični pristup kojim se književna 
kritika koristi kako bi značenje djela prilagodila i prikazala 

[x]	 Neil Larsen, “Literature, Immanent Critique, and the 
Problem of  Standpoint” u Meditations 24.2: Marxism 
and Literature Revisited (Chicago: University of  
Illinois at Chicago, 2009), 48-66. Pristupljeno: 25. 
3. 2025. https://mediationsjournal.org/articles/
literature-immanent-critique-and-the-problem-of-standpoint



74

kao primjer izvjesnog društvenog konteksta, imanentna 
kritika polazi od potrage za teorijom/počelom sadržanim 
unutar djela. U slučaju priče „The Sandman“, Larsen 
imanentni pristup nalazi u pojmu sna, kojim se priča 
sadržajno, kroz naslovni lik bavi. Iako posjeduje poveznicu 
sa psihoanalitičkom teorijom snova, imanentna kritika 
koristi san pri analizi Hoffmannove priče kao pojam 
već sadržan u narativnim elementima, likovima i temi 
date priče, a ne psihoanalitičku teoriju ustaljenih počela 
koja se izvana primjenjuju na priču kao njihov primjer. 
Dakle, imanentnom perspektivom bi se književna kritika 
posvetila načinu na koji Hoffmann koristi književni diskurs 
neposredno narativizirajući pojam i pojavnost sna, a ne 
posrednim psihoanalitičkim implikacijama njegove priče.

U kontekstu usporedbe univerzalističkih i partikularističkih 
tendencija kojoj sam se posvetila u prethodnom poglavlju, 
može se naslutiti da imanentna kritika i kritički fetišizam 
pružaju mogućnost distance spram univerzalistički 
uspostavljenih normi društva (tj. kanona), raznih formi 
njihove partikularne realizacije i, što je najvažnije, 
analizu njihove raznovrsne interakcije. Oba mehanizma 
analize (književnog) kanona imaju mogućnost isti 
shvatiti kao evidentno djelotvoran način uspostavljanja 
vrijednosnog sistema društva, te ukazati na njegove 
ideološke implikacije. Pritom održavaju književno djelo 
kao referentnu tačku svojih zaključaka, pokazujući 
mehanizme teksta unutar društvenog konteksta, konačno 
izbjegavajući anahronističku „prilagodbu značenja“.



75

Literatura

Apter, Emily. Feminizing the Fetish: Psychoanalysis and 
Narrative Obsession in Turn-of-the Century France, Ithaca, 
NY: Cornell University Press, 1992. https://doi.
org/10.7591/9781501722691-002

Beganović, Davor. „Nacija i književni kanon“. Beton 
81 (2009). https://www.elektrobeton.net/mikser/
nacija-i-knjizevni-kanon/  

Benčin, Rok. „Art between Fetishism and Melancholy 
in Adorno’s Aesthetic Theory“. Estudios de Filosofía 68 
(2023): 31-43.

Boakye, Jeffrey. „The big idea: do we need to dismantle 
the literary canon?“. The Guardian, 12. 6. 2023. 13.30 
CEST, The big idea, https://www.theguardian.
com/books/2023/jun/12/the-big-idea-do-we-need-
to-dismantle-the-literary-canon

Holloway, John. Change the World Without Taking Power: 
The Meaning of  Revolution Today, London: Pluto Press, 
2019.

Kazaz, Enver. „Nacionalni književni kanon – mjesto 
moći“. Sarajevske sveske 08-09 (2005): 123-134. 

Kazaz, Enver. „Skender Kulenović i bošnjački književni 
kanon“. Riječ i smisao 1 (2018): 117-128. 

Kodrić, Sanjin. „Nije lahko s jezikom, ali šta 
ćemo s književnošću? (Prema interliterarnoj i 
interkulturalnoj nastavi književnosti naroda Bosne 
i Hercegovine u bosanskohercegovačkom školskom 
sistemu)“. U Zaključci s materijalima naučnoga savjetovanja 
“Bosanski, hrvatski i srpski jezik i književnosti naroda Bosne 
i Hercegovine u obrazovnom sistemu u Bosni i Hercegovini”, 
ur. prof. dr. Ismail Palić i prof. dr. Sanjin Kodrić, 
38-60. Sarajevo: Ministarstvo za obrazovanje, nauku 
i mlade Kantona Sarajevo, 2020.



76

Kolbas, E. Dean. Critical Theory and the Literary Canon. 
Dissertation, Boulder, CO: Westview Press, 2001.

Kovač, Zvonko. „Kanonski tekstovi i interkulturni pisci 
‘u regiji’ “. Sarajevske sveske 37-38 (2012): 130-136.

Krystal, Arthur. „What is Literature?: In defense of  the 
Canon“. Harper’s Magazine (March 2014): 89-94.

Larsen, Niels. “Literature, Immanent Critique, and the 
Problem of  Standpoint”. Meditations 24.2: Marxism 
and Literature Revisited (2009): 48-66.

Luketić, Katarina. „Kako se kali književni kanon? (1)“. 
Kritika h, d, p, 20. 12. 2023, Tema, https://kritika-
hdp.hr/kako-se-kali-knjizevni-kanon-1/

Luketić, Katarina. „Kako se kali književni kanon? (2)“. 
Kritika h, d, p, 25. 12. 2023, Tema, https://kritika-
hdp.hr/kako-se-kali-knjizevni-kanon-2/ 

Miernik, Mirosław Aleksander. „A Vicious Circle: How 
Canon Continues to Reinforce Sex Segregation in 
Literature in the 21st century“. Acta Philologica 47 
(2015): 85-96.

Pulig, Srećko. Teorija prakse : Eseji o ideologiji, kulturi i 
društvenoj strukturi, Zagreb: Sandorf, 2021.

Stahl, Titus. „What is Immanent Critique?“. SSRN, 21. 
11. 2013, https://ssrn.com/abstract=2357957



77





79

Mirnes Sokolović

Mediteranska književna republika: 
jedno naličje (post)jugoslovenskog 
kanona



80

Istorija je ponekad opisivala kakav je to Mediteran 
ostavio kulturni pečat na ljudskom iskustvu kroz stoljeća. 
Pokušavajući tako shvatiti šta je Mediteran značio za ljude 
koji su živjeli na svim tim obalama i otocima, istoričar 
David Abulafia zapaža da stalno kruženje ljudi, trgovaca 
i doseljenika, između lučkih gradova, omogućuje da 
se znanja i iskustva neprestano razmjenjuju, a dobra 
cirkuliraju od bogatijih prema siromašnijim gradovima... 
Ta cirkulacija stvorila je vrlo rano kosmopolitske 
centre, koji su, kako je vrijeme odmicalo prema 20. 
stoljeću, razarani nacionalizmom. (Abulafia 2011: 673)

Abulafia će, naprimjer, pisati o figuri srednjovjekovnog 
trgovca koji, dolazeći kao stranac Đenovljanin, Venecijanac 
ili Katalonac naprimjer na bizantinski ili egipatski teritorij, 
biva zatvoren u posebne gostionice, kapele, pekare ili 
kupališta, čekajući na bezbjednom mjestu, i ne šireći uticaj 
na mještane, što istovremeno povećava osjećaj solidarnosti 
između trgovaca, koji pomažu jedni drugima, nasuprot 
zvaničnicima koji konstantno potiču tu getoizaciju i 
razvijaju osjećaj ksenofobije. U taj mediteranski milje 
prvo će se uklapati one grupe koje u to vrijeme nemaju 
nacionalnog teritorija, patrije, posebno Jevreji trgovci.

Govoriti o Jevrejima znači govoriti o trgovcima koji su imali 
neobičnu sposobnost prelaska granica između kultura, bilo u 

ranim danima islama, tijekom razdoblja uspona Jevreja kairske 
Genize, s njihovim trans- i ultra-mediteranskim vezama, ili u 

razdoblju katalonske trgovačke ekspanzije, kada su mogli iskoristiti 
svoje obiteljske i poslovne veze sa svojim sunarodnjacima u vjeri i 



81

prodrijeti duboko u Saharu u potrazi za zlatom, nojevim perjem 
i drugim afričkim proizvodima koji su bili izvan dosega njihovih 

kršćanskih sunarodnjaka, još uvijek zarobljenih unutar svojih 
trgovačkih enklava. Istaknutost i mobilnost jedne manjinske 

skupine intrigantna je. (Abulafia 2011: 679)

Na postjugoslovenskom prostoru, međutim, mediteranski 
koncept je često korišten za potvrđenje nacionalnih 
identiteta. U srpskom kontekstu mediteranski 
kontekst će biti reflektiran kao “revitalizacija ideje o 
vizantijskom kulturnom krugu koji je bio osnova srednjovekovne 
književnosti, ali i njegovoj obnovi”. (Šeatović 2019: 7) 

Istoričari hrvatske književnosti će trojnu egzistenciju 
hrvatskog naroda – mediteransku, balkansku i 
srednjoevropsku – vidjeti kao jedinu sudbinu Hrvata, 
uklapajući ih u koncept Slavie romane nasuprot 
Slavie ortodoxe, za što će mediteranski element 
biti presudan još od srednjovjekovlja, jer ih 
razlikuje od drugih Južnih Slavena, kao differentia 
specifica nacionalnog identiteta. (Novak 2003: 63)

Kao i sve u istoriji nacionalne književnosti, i Mediteran 
je u 20. stoljeću dobio svoje mjesto u jednom 
narativu koji imitira povijesno linearno kretanje, 
ispunjavajući sopstvenu svrhu i funkciju, zaokružujući 
tu nacionalnu književnu istoriju kao smislenu cjelinu, 
u kojoj je svaki detalj odraz nacionalnog karaktera.
No živi tekst, građa svih tih pisaca koji na južnoslavenskim 
jezicima promišljaju odnos kopna i mora, odaje 



82

jednu mnogo kompleksniju mapu na kojoj se stabilni 
identiteti diseminiraju i ukrštaju, a geoestetička mapa 
je u stalnom procesu slaganja, prevazilazeći granice 
koje uspostavljaju etničke filologije. Mnogo detalja u 
mediteranskim tekstovima moralo je biti zanemareno, 
da bi se uklopilo u stabilan narativ o nacionalnim 
(književnim) istorijama južnoslavenskih naroda.

Dubrovnik će na Mediteranu i kasnije, u vrijeme napetosti 
Osmanlija i Španjolaca, piše Abulafia, zauzimati važno 
mjesto, kao bogati trgovački grad koji uspostavlja veze 
između zavađenih blokova, u isto vrijeme „katolički grad 
i osmanski vazal“. (Abulafia 2011: 438) Istovremeno, 
biće važan centar za jevrejske trgovce kojima su bile 
smanjene carine i poticano naseljavanje u geto koji 
nije bio daleko od centra, tik uz Stradun. Pismenost i 
književnost se razvijaju na latinskom i hrvatskom jeziku, 
istim tempom. Dubrovnik i u toj novoj epohi, prema 
Abulafiji, nastavlja gledati i prema kopnu i prema moru; 
tu se dovozila koža iz obližnjeg Trebinja i iz Bosne, iz 
Mostara i Novog Pazara, s obale Crnog mora u Bugarskoj, 
prevlačeći tu robu kopnenim putevima s cijelog Balkana; 
i teritorij Bosne i Hercegovine je bio prostor preko kojeg 
se Dubrovnik priključivao na balkanske trgovačke rute. 

Pečat europejskosti

Odajući spletenost stvarnosti i fikcije, u tom periodu 
uskoci, ugrožavajući konkurentske venecijanske trgovce, 
postaju glavni likovi narodne epike koja će poslije biti 



83

označena hrvatskom; no analiza pokazuje da su i uskoci 
bili etnički raznolikog porijekla, Dubrovčani, Albanci, 
Bosanci, Talijani. U evropskim centrima, objašnjava 
Abulafia, na Dubrovčane se u 16. stoljeću gleda kao 
na saradnike Osmanlija, a po dubrovačkim kronikama 
tih godina se vrti rečenica da njih ne treba razlikovati 
od Turaka i uskočkih spletkaroša. (Abulafia 2011: 496)

Godinama kasnije, za jugoslovensku kulturu topos 
Dubrovnika će biti, međutim, amblem europejskosti 
koja je uhvatila civilizacijski korak još od renesanse. 
Iscrpljujući takav imidž, Mirko Kovač i Lordan 
Zafranović će u Okupaciji u 26 slika, najupečatljivijem filmu 
o ustaškom i nacističkom teroru i nasilju, radnju smjestiti 
upravo u Dubrovnik. Film počinje idiličnom muzikom 
i mediteranskim vedutama. Neprestano se konstruišu 
prizori karakteristični za filmove talijanskog neorealizma, 
kao postratnog stila koji je trebao vratiti dolce vitu i pokret 
aktera u civilu, djelovati kao obnova nakon rata i destrukcije.

U tom otegnutom uvodu Zafranović i Kovač uvode 
mnoštvo različitih slika i jezičkih vidokrugova. Prisutan 
je trubadurski jezik, pjesme, igre, italijanski, ruski, 
njemački jezik. To su dugi prizori prelijepe prirode i tihe 
kontemplacije. Signifikatni su prizori mačevanja, jedne 
ravnopravne borbe i viteškog ideala, karakterističnih za 
europsku kulturu od srednjovjekovlja. Tu su posebno 
važni i prizori dubrovačke aristokratije, ponosne na svoje 
talijanske korijene, koji će, na način Luchina Viscontija 
(La caduta degli dei, 1969), ostati poslije ovjekovječena u 



84

simetriji i estetici nacizma. Neprestano se evociraju 
simboli belle epoque, prijeratna naivnost i ljepota, 
koja se osjeća u filmovima talijanskog neorealizma.

Biće to odlična prigoda, međutim, za snažan disput 
protiv tih mirnodopskih poetika, kao da su anestetične; 
kao i za preispitivanje pečata europejskosti koji je 
jamac civilizacije protiv barbarstva. Kao da ispod sve 
te velike ljepote i grandiozne kulture tinjaju nagoni 
destrukcije i samouništenja. Kao da je neorealizam nakon 
Holokausta lijepim kadrovima zaklonio izljeve prethodne 
destrukcije, što Zafranović i Kovač raskrinkavaju.

U klubu mačevalaca uskoro će govor biti protkan jednom 
antisemitskom dijatribom. Idilična vjeridba će biti 
propraćena oštrim zvukovima aviona. Nacista koji prvi 
ulazi u Dubrovnik, na glavnom trgu, ostaje oduševljen 
građevinama i prizorima velike (evropske) kulture.

Poseban kontrapunkt biće scena zločina iz autobusa, 
kada veliki ideal mačevanja izravno prelazi na djelo u 
sakaćenju i ubijanju nemoćnih civila, Jevreja, Srba, 
antifašista. To je, prema priznanju reditelja, bila prva 
scena koju su imali spremnu za film, sve ostalo se plelo 
oko toga. Film je utemeljen na kratkom svjedočenju 
Mate Jakšića „Dubrovnik 1941“, memoarskih odlomaka 
iz zbornika „Dalmacija 1941“, kao i dokumenata iz 
arhive Muzeja revolucije i Dubrovačkog muzeja. Tim 
stvarnim i ovjerenim prizorima kao da je narušena 
i okupirana neorealistička idilična ravnoteža slika.



85

Latinski sinkretizmi

U građenju kolaboracionističko-nacističke estetike 
i topike, u konačnosti, autori su davali Dubrovniku 
posebno mjesto. U književnim magazinima u toku NDH 
dubrovačka kultura bila je vidokrug koji igra posebnu 
ulogu uvezujući hrvatstvo za italijanstvo. U časopisu 
Hrvatska revija, koji 1941.-1944 uređuju književnici bliski 
ustaškom režimu (Marko Čović, Branimir Livadić, Olinko 
Delorko), u jednom komentaru antologije koju je 1942. u 
Milanu na talijanskom jeziku priredio prof. Luigi Salvini 
, kao „najrevniji talijanski kroatist i neumorni radnik 
na kulturnom upoznavanju hrvatskoga i talijanskoga 
naroda“  (Salvini 1942: 403), uspostavljajući uobičajene 
evropske međukulturne latinske sinkretizme, među 
narodima podobnim u novom poretku, pisat će se i o 
presudnoj stvaralačkoj vrlini „dubrovačkih pjesnika“ koja 
je „crpla svoju hranu ne samo u stalnom čitanju talijanskih 
pisaca, nego i u familijarnosti s latinskim i talijanskim 
jezikom, kojim su mogli također i pisati i umjetnički se 
izražavati“, iako je „njihova stvaralačka sposobnost bolje 
došla do izražaja u hrvatskim djelima“. (Salvini 1942: 406)

Salviniju će to svjedočanstvo jednog kratkog i sretnog 
razdoblja biti posebno važno „jer se sjaj protegao i u 
susjedne zemlje, gdje je već turska invazija sva kulturna 
nastojanja svela na skupno i bezimeno životarenje, 
tako da se stoljećima nitko nije mogao nadati u kakav 
preporod umjetnosti i pojavu pjesništva“ (407). Nasuprot 
tim zakržljalim nimalo latinskim kontekstima, do danas se 



86

osjeća „intuicija, koja se iz dana u dan sve jasnije očituje kod 
hrvatskih pisaca, koji u mediteranskome svijetu, latinsko-
rimskom, nalaze umjetničke i životne oblike ne samo bliske 
svojima, nego i poticaje onih stvaralačkih sposobnosti, 
koje su u hrvatskoj književnosti stvorile stoljetnu predaju 
i želju za neprestanim natjecanjem s književnostima 
Zapada, daje danas dubrovačkim pjesnicima intimnije 
značenje kod modernih pisaca“. (Salvini 1942: 406)

Presudnost sredozemne struje koja se pretvara u moderni 
humanizam, po Salviniju, osjećat će nasuprot sutonskih 
i socijalnih pjesnika i u uzdizanju lirike do najviših 
vrednota, do mističkih i religioznih vrednota kod Ujevića, 
u atmosferi aluzija, simboličnim prelazima evokacija kod 
Antuna Bonifačića (koji je bio hrvatski predstavnik u 
Goebbelsovoj Europskoj uniji pisaca), kao i u prožetosti 
antičkim i klasičnim sastavom stiha i mitološkim temama, 
kao čudesnom preporodu pjesništva natrunjenoga 
starim talijanskim utjecajima, kod Olinka Delorka.

Te estetske varijacije se poklapaju sa konceptom Hitlerove 
Evrope koji povezuje rasu i prostor u tijelu jedne organske 
kulture koja u to vrijeme kombinuje naslijeđe Germana i 
Rimljana kao dva rasna i nacionalna elementa u čijoj su napetosti, 
zahvaljujući genijalnosti Ducea i Führera, uspostavljena između 
dva pola Osovine. (Martin 2016: 126) Prikazujući ta velika 
kulturna dostignuća godinama kasnije – Zafranović i Kovač 
sugeriraju da svih tih 26 slika okupiraju oko spektatora. 
Ispod te grande belleze krili su se  velika uništenja i 
nevjerovatni akti barbarstva. Velika (evropska) umjetnost – 



87

s mediteranskim vedutama – služila je i kao mjesto otpora, 
ali i kao prekrasna zavjesa iza koje su žrtvovani milioni ljudi.

Rat i mir na Mediteranu

Uloga velike ljepote i kulture kao emancipacije u filmu je 
rekonstituirana i preregistrirana. Pokazujući to mračno 
naličje, Mirko Kovač, kao autor koji nije htio otkriti 
etničko porijeklo, rabeći ravnopravno i hrvatsku i srpsku 
i bosansku varijantu središnjeg južnoslavenskog jezika, 
90-tih izbjegavši iz Beograda u Rovinj na jadranskoj obali, 
i u romanu Grad u zrcalu (2007), nastaviće da tematizira 
opoziciju kopno-more, zauzimajući perspektivu iz 
Hercegovine i Trebinja u pogledu na Dubrovnik. U to ime 
će poslati svog pripovjedača, dječaka i budućeg umjetnika, 
upravo iz Trebinja u Dubrovnik, što će biti njegovo prvo 
samostalno putovanje, starim vozom ćirom, u prvim 
mladim godinama Jugoslavije nakon Drugog svjetskog rata. 

Dječak odlazi tražiti oca trgovca, koji se nije vratio za dan-
dva kako je obećao, što za njih nije uobičajeno, no ovog 
puta otac se mora hitno javiti novim socijalističkim vlastima 
u svome gradu, donijeti trgovačku dozvolu i prijaviti 
imovno stanje, inače će njegova trgovina biti zapečaćena.
Dječak odlazi na put, dakle, ćirom, dok svi najavljuju 
da će ta linija biti ukinuta, što ga svaki put žalosti, jer 
time se brzo i lako stigne prekrasnim predjelima do 
Dubrovnika, odakle se vraća džepova punih bombona, 
raznobojnih kamenčića i školjčica skupljenih po gradskim 
plažama. Stigavši na stanicu Gruž u Dubrovniku, dječak 



88

međutim ne traži oca nego počinje lutati, obilazi puteve 
do uvale Lapad, poznate prodavnice dubrovačkih 
trgovaca, prateći rute oca onako kako mu je prenijela 
majka, sljedeći spisak birtija, svratišta, točionica vina 
i rakije, ilegalnih konoba, pijaca i luka u kojima sreće 
ribare čiji se dnevni ulov doprema direktno u Trebinje.

Zanesen, Kovačev mali pripovjedač često se zaboravi, sreće 
neke mornare koji su se tek vratili s mora, raduje se njima, 
dok se drže za ruke i njišu kao da su na brodu, i onda odlazi 
s njima prema luci, jer tramvaj jedinica prema Lapadu bio 
je sklizuo sa tračnica, no tamo će naći samo neki ogromni 
teretni brod Garibaldi. Ta ruta prije povratka doma nazad 
na kopno, završava na Gundulićevoj poljani, kada taj mali 
umjetnik odmara ispod spomenika Ivanu Gunduliću, čije 
stihove već tada može recitirati naizust, što njegova oca 
čini ponosnim i dječaka stalno podstiče da recitira po 
gostionicama. Biće to prvo i formativno putovanje za tog 
budućeg pisca, na kojem neće naći oca, no napuniće zjene 
prekrasnim mediteranskim prizorima, prelijepim ulicama 
i građevinama, koji će mu biti istovremeno bliski i strani, 
izokrenuti, kao da sopstveni grad gleda u zrcalu. Bilo je 
to, nakon mračne strane iz Okupacije u 26 slika, nanovo 
otkrivanje Dubrovnika i Mediterana, sada revijalno 
i melanholično, koji kod Kovača kao da vraćaju stari 
izgubljeni oreol, mita, prvotnosti, zavodljivosti, slobode. 

Isprepletenost nasilja i mirnodopskih mediteranskih 
prizora, međutim, nije u jugoslovenskoj književnosti 
počelo od Kovača. Miloš Crnjanski je na kraju Prvog 



89

svjetskog rata u Lirici Itake (1919) rabio mediteranske 
motive, parodirajući Odiseju, neprestano podsjećajući 
subjekta i čitatelje da ne treba zaboravljati bijesne i grozne 
gusare, i galije od Neretve, crne i krvave (na ušću Neretve 
su bila skrovišta srednjovjekovnih uskoka), i pjesme i 
mačeve duge i tmure. To što se zaboravlja neprekidno, da 
je rat redovno stanje svijesti i istorije, Crnjanski potencira 
u posljednjim stihovima u toj pjesmi Jadranu, podsjećajući 
da se ori pesma naša tvrda glasa / neklekla nikad, nesretna, al 
bijesno vesela, / sa krvave obale jednoga naroda cijela. // Da 
nije najlepše ljubav, / već za grumen Sunca ubijati i rano umirati.

Crnjanski će u Komentarima Lirike Itake objašnjavati kako 
mu je – iako porijeklom kontinentalcu – to lutanje po 
moru znakovito uokvirilo mladost i (pred)ratno iskustvo. 
Skitao je, kaže, i godinama se vraćao na obalu, ostajući 
vjeran moru, kao i avangardni pjesnici Rastko Petrović 
ili Milan Dedinac. Počelo je to prije Prvog svjetskog rata, 
kada su hrvatski pobunjenici prenosili bombe u Istru, 
kada je neki dopisnik novina pretučen u Rijeci u teatru. Po 
Crnjanskom, ljubav prema moru unikatna je i sveljudska; 
on ostaje kao autor odan Mediteranu unatoč primjedbama 
nekog književnika koji mu je rekao da jedan Banaćanin 
ne može osjetiti ljepotu Jadrana ili razumjeti Toskanu.

Iste mediteranske i jadranske motive će u prvom romanu 
Dnevnik o Čarnojeviću (1921) koristiti kao kontrapunkt 
sutonskim prizorima iz ratne Galicije, gdje naviru 
kod vojnika stare pjesme, bolne riječi, dok ljudi kašlju 
i padaju s ustima ogrezlim u krv. U tim trenucima u 



90

blatnjavom rovu glavni lik kontemplira o tome kako je 
sad na Jadranu proljeće, sjeća se prve ljubavi negdje 
na nekom otoku prije rata, kako su lutali preko nekih 
kamenih brežuljaka, prolazeći pored napuštenih kapela 
i šikara, ispod kojih se bistrio Jadran čist kao potok, 
tada su ga svi nudili svježom ribom i vinima, a onda se 
iz sjećanja vraća u krvavu i blatnjavu stvarnost fronta.

Kada se motiv Odiseje ponovo ukaže u jugoslovenskoj 
književnosti pedesetak godina poslije, kod Maka Dizdara 
u zbirci Modra rijeka (1971), onda će biti evociran 
uz mnogo manje buke, znatno stišanije i smirenije, 
razuđenije. U prethodnom Kamenom spavaču Dizdar pjeva 
glasovima srednjovjekovnih mrtvaca, koji su ležali ispod 
stećaka na srednjovjekovnim grobljima, jedno od njih je 
i nekropola Radimlja u zaleđu Dubrovnika, podigavši 
u očima tih mrtvaca sunčane mitove, a sada se vraća 
tom univerzalnom glasu povratnika iz Odiseje koji idu 
plovidbama dugim kroz cijelu zbirku, idućim stokrako i lako 
prema zvijezdama, po putu obasjanom, s opremom teškom, na 
kraju svodeći razgovor sa pristima svoju, dok im se sjena vlastita 
sebi smije, kao vedri šaptač i krvnik svoj koji me bijed, idući sve 
bliže i bliže zvijezdi posljednjoj. Mediteranski pejzaži, kao i u 
Kamenom spavaču, dok evocira prošle mitove koji su nastali 
u tim obalama i zaleđima, pomažu da i u Modroj rijeci 
potraži opet, uprkos skepsi i ironičnoj uzaludnosti, ovog 
puta u Odiseji – nakon jedne epohe ratova i stradanja 
– univerzalne puteve ka smirenju u vječnosti i kraju. 

Onaj ko piše o Mediteranu, kao da plovi, pisao je Predrag 



91

Matvejević, uvijek ima osobne razloge da to čini. Rođen 
u Mostaru, pedesetak kilometara od Jadranskog mora, 
Matvejević se u Mediteranskom brevijaru redovno pita o 
granicama gdje prestaje mediteransko ozračje – koliko 
je taj pojas uz more uzak ili kratkotrajan; proučavat 
će, tragom Neretve, i rijeke koje se ulijevaju u more, 
svuda po obalama, kao da je to uzrokovalo zašto 
ponekad Mediteran zalazi duboko u kopno, mijenjajući 
i zemlju, i običaje i ljude, nekada i duboko u gorama.

One koje je more na neki način odgurnulo od sebe, kaže Matvejević, 
izgleda da često muči pitanje podrijetla. A na tom polju 
izglobljenosti identiteta – što se vidi i kod Matvejevića 
i Kovača – počinje imaginacija, pisanje, nostalgija, 
literatura. – Moguće je, nastavlja Matvejević, postati 
Mediterancem. Mediteranstvo se ne nasljeđuje, nego stječe. Kažu 
da je pravih Mediteranaca sve manje na Mediteranu. Nije posrijedi 
samo povijest ili predanje, zemljopis ili zavičaj, pamćenje, baština 
ili vjera: Mediteran je možda i sudbina. (Matvejević 1987: 58)

Kao i za mnoge druge autore s Mediterana, i za Matvejevića 
literatura je, kao domovina, moguća svuda preko tih obala 
i otoka kao jedan prostor imaginacije, snova i asocijacija.

Andaluzija i Hercegovina – književni toposi

Jedno putovanje od Dalmacije i Dubrovnika prema 
Hercegovini, istim putevima koje opjevava Mak 
Dizdar, godinama ranije Sigmundu Freudu, kako piše u 
Psihopatologiji svakodnevnog života, u poglavlju Zaboravljanje 



92

ličnih imena, pomoći će da na sopstvenom primjeru 
protumači zašto je zaboravio ime jednog umjetnika koji 
je naslikao čuvene freske u nekoj talijanskoj kapeli s druge 
strane Jadrana, usput reflektirajući o ljudima u prostoru 
kojim se kreće. Objasniće da je tom razgovoru prethodio 
drugi razgovor, remećen novim, kada je sagovornika pitao 
da li je već bio na Orijentu, nakon čega će se upustiti u 
razgovor o „običajima Turaka u Bosni i Hercegovini“. 
Freud prenosi zapažanje nekog kolege koji je radio 
u Hercegovini, da ti ljudi koje je liječio imaju veliko 
povjerenje u ljekara i da se potpuno predaju sudbini. 
Ako mora da im saopšti da bolesniku nema spasa, oni 
odgovaraju: Herr, šta da se radi, da se može spasiti, ti bi ga spasao. 

U tim rečenicama, u kojima se nalazi, Bosna, Hercegovina, 
Herr, mogle su se uklopiti u asocijativni niz imena 
među kojima se nalaze Signorelli, Botticelli, i Boltraffio. 
Sljedeća misao o umjetnicima je poremećena zato što 
je taj razgovor o običajima ljudi u BiH naglo prekinut, 
pažnja od njega je odvraćena, jer je Freud htio ispričati i 
jednu drugu anegdotu čije je mjesto u njegovom sjećanju 
bilo tik do prve. „Ti Turci“, piše Freud parafrazirajući 
kolegu, „cijene seksualno uživanje iznad svega i seksualni 
poremećaji bacaju ih u očajanje, koje čudno odudara od 
njihove rezignacije u smrtnoj opasnosti“. (Freud 1984: 
36) Jedan od bolesnika njegova prijatelja rekao mu 
je da život više ne vrijedi, kada više seks nije moguć. 
Odvrativši potpuno nesvjesno i naglo pažnju od tog 
spleta seksualnosti i smrti, Freud objašnjava poslije u 
knjizi da se na taj način jamačno trudio zaboraviti slučaj 



93

svog pacijenta, oko kojeg se mnogo trudio, a izvršio je 
samoubistvo zbog neizlječivog seksualnog poremećaja.

Vozeći se kroz Hercegovinu i gledajući te orijentalne 
Mediterance, Freud ih u tom kratkom ekskursu prikazuje 
kroz jaku orijentalističku perspektivu – predstavljajući ih 
kao čulne i fatalistične (Bošnjake, bh. muslimane koji su 
slavenskog backgrounda pri tom označava kao Turke), 
sve prelamajući kroz filter jednog ljekara, posjednika 
znanja, što je evropska perspektiva koju će kasnije mnogo 
iscrpljivati i parodirati Ivo Andrić, naprimjer, u Travničkoj 
hronici. Ako su se pak u mediteranskim tekstovima na 
južnoslavenskim jezicima i razvili fatalizam i čulnost, 
onda će to biti posljedica tekstualne spletenosti s 
drugim tekstovima, avangardnim, egzistencijalističkim, 
zapadnoevropskim, prije nego odraz nekog mentaliteta.

Sa sličnim predodžbama kojim Freud predstavlja 
žitelje Hercegovine – suočavat će se u raznim djelima, 
naprimjer, kilometrima odatle i Andalužani, pokazujući 
da te predrasude nisu orijentalistički ekskluzivitet na 
Mediteranu. Dok su u 19. stoljeću vladajuće ideje imale 
andaluzijski štih, a andaluzijski autori bili najčitaniji u 
Španiji, oko 1900. godine, kako piše Jose Ortega y Gasset, 
sjever počinje oblikovati predodžbe o Andaluziji. Politički 
uticaj Andalužana je počeo da blijedi, andaluzijska 
kapa je izlazila iz mode, u korist baskijske beretke i 
asturijanskog uglja. Reakcija Andalužana će biti da se 
sve više poistovjećuju sa samim sobom, taj narod koji je 
na tim obalama star kao antički Grci i stari Rimljani, 



94

koji je svjedočio da vjetrovi nisu puhali samo od istočnog 
Mediterana i Egipta prema sjeveru i Zapadu, nego i da je 
bila epoha u kojoj su ti vjetrovi puhali u obrnutom smjeru, počeo je 
sebe uokvirivati u milje koji biva zaokupljen najčešće samim 
sobom. Tu regiju, nesklonu partikularizmu, egzotizira 
pomalo i sam Ortega y Gasset, potencirajući da je to 
kultura po svemu samosvojna, bliska ruralnom agrarnom 
tipu, puna prezira prema ratovima, nasuprot militarističkom 
modelu koji vlada u Kastilji. (Ortega y Gasset 1974: 212)

Najčešće ne pružajući otpor prema okupatorima, ni 
nasilnim mediteranskim narodima koji su ih napadali, 
Andalužani ostaju, kaže Ortega y Gasset,  vjerni drvetu 
masline kao simbolu mira, što je najvažniji princip te 
mikrokulture. Lijenost i pasivnost, kao predrasude u 
ime kojih su Andalužani optuživani, Ortega y Gasset 
tumači kao slavljenje indolencije koja je presudna u 
uživanju ugodnog i dugog života u toj mediteranskoj 
regiji, kao ideal same egzistencije. Minimum napora 
postaje kreacijska snaga jednog kulturnog modela koji 
je dostojan poštovanja, u vrijeme drugog opšteprisutnog 
modela koji forsira maksimum napora i krajnje izlaganje 
snaga kao krajnji ideal. Ako je Frederick Schlegel rekao 
da je lijenost zadnji trag Raja, poantira Ortega y Gasset, 
onda Andalužani, kao rijetki među zapadnim narodima, 
pozivaju čovječanstvo na vjernost tom rijetkom rajskom 
idealu života. Vitalnost je tu lako postići blagodareći 
laganom zraku i plodnoj zemlji, a izmješteni Andalužanin, 
zato ne može ostati Andalužanin. (Ortega y Gasset 1974: 202) 
Kilometrima odatle, možda bi se isti kulturni model mogao 



95

primijeniti i na Hercegovinu, što je osjećao Freud, kao 
na mikro-kulturnu zajednicu koja nije hvatala na vrijeme 
modernizacijski talas, predajući se predmodernom 
fatalizmu; no možda je to bila samo konstrukcija jednog 
(mediteranskog) sentimenta te bila i prilika za novi 
valer u široj jugoslovenskoj ili srednjevropskoj kulturi.

Istoričari će objašnjavati da je andaluzijski sjaj počeo da 
blijedi nakon što je Španija izgubila kolonije oko 1898., a 
mediteranski španski filozofi Miguel de Unamuno i Jose 
Ortega y Gasset označit će jug koji reflektira prezrenu 
sliku o sebi, tako da se ne uklapa u špansku nacionalnu 
rehabilitaciju i europeizaciju; u Hercegovini će taj i takav 
senzibilitet, kao uznemirujuća različitost, zasvijetliti u trenutku 
kada postaju dio jednog carstva, Austro-Ugarskog. Federico 
Garcia Lorca uzimaće naprimjer andaluzijski habitus, 
kult Ciganina, povezujući ga sa andaluzijskim Arapima, 
da bi negirao i osporio španski modernizam, u njegovom 
srcu; Hamza Humo i Antun Branko Šimić, učestvujući 
u zagrebačkom i beogradskom avangardnom kontekstu, 
nastaviće da koriste zavičajnu hercegovačku motiviku, 
kao pozornicu za demonstraciju avangardnih gibanja 
duha, kao posebnu nijansu u mnogostrujnom jeziku.

Kod drugih španskih autora javljaće se nostalgija za 
izgubljenim zlatnim dobom Al Andalusa, divinizirajući 
kulturu tih „španjolskih muslimana“ kao obrazac 
egalitarizma za novo andaluzijsko prosvjetiteljstvo. 
Taj andaluzijski hispano-arapski genij svi ti pisci vide 
kao model odbrane od sjevernjačkog barbarstva, a to i 



96

hispaniziranje Arapa iz Al-Andalusa bili su put na 
kojem se taj predio trebao uključiti u Evropu. Taj mit 
o Al Andalusu je služio, međutim, i da se opravdaju 
španski kolonijalizam u sjevernoj Africi i sudjelovanje 
afričkih vojnika u Francovoj vojsci. (Venegas 2018: 316)

Izgrađen kao uzor novoj španskoj naciji, andaluzijski 
ideal sadrži mnogo proturječja, kao među dijelovima 
napuklog ogledala koji reflektira nejasno i izobličeno. 
Tako su i brojni intelektualci koji su radili na podizanju 
tog mita završavali i kao žrtve Francovog režima, i kao 
režimski intelektualci. Multilingualni i višekulturni 
andaluzijski milje služio je istovremeno i kao prednost 
u avangardnom provociranju kanona i kao uteg u 
priključivanju evropskom kulturnom prostoru; ta 
orijentalizacija prostora postavljala se istovremeno protiv 
monolitnog pogleda na Europu i kao nešto što valja prevladati u ime 
uspostavljanja kontinuiteta između grčko-rimske, islamske i zapadne 
kulture na Pirinejskom poluotoku, a u ime čega treba eliminisati 
taj neevropski antimoderni element. (Venegas 2018: 323) 

Kako se ponašati prema orijentalnom kulturnom elementu 
(slavica orienta) u Hercegovini koji dobiva svoje mjesto i u 
retorici protivnih represivnih projekata (Nezavisna Država 
Hrvatska), tim više što je povezan s mnogo kulturnih 
veza sa Dalmacijom (slavica romana), unatoč državnim 
granicama, pitanje je postkolonijalnih teorija koje tek 
treba primijeniti na odnos kopna i mora (Hercegovine 
i Dalmacije), u geoestetskom izučavanju odnosa 
Balkana i Evrope i preispitivanju post-jugoslovenskog 



97

kanona; naprimjer, endehazijska estetika prema tom 
orijentalnom elementu razvija proturječan melanž 
odbojnosti i privlačnosti. Međutim, činjenica ostaje da 
orijentalnu topiku iz otomanske ere ti hercegovački pisci 
nisu prestali koristiti i evocirati, nekada ujedinjujući sve 
te mediteranske prostore kao asocijacije po knjigama 
i putopisima, što se vidi u putopisima hercegovačkog 
pisca Zuke Džumhura, koji je povezivao Orijent i 
Hercegovinu i istočni i zapadni Mediteran u Hodoljubljima.
Došavši na prag Katalonije, Džumhur gleda uz put 
razne skulpture i sjeća se tih znakova uz balkanske 
puteve, navodeći da su u toku tih dugih puteva između 
konaka po karavan-sarajima, jedina radost i vedrina 
strašila sklepana i pobodena po njivama i baštama; 
tako se sjeća nekog strašila u Hercegovini koje je ličilo 
na konzula, na fratra, nekog propalog generala do nogu 
potučene vojske. Sada tu sklepanost i ubogost strašila od 
krpica, otpadaka i krpetina viđa dok se polako približava 
Barceloni, i ne može da se otme asocijaciji na takve 
skalamarije i improvizacije na drugoj strani Mediterana.

Taj sličan utisak derutnosti koju je ponio sa suprotnih 
strana, vidjeće i pri ulasku u Andaluziju, kada je sve 
jednolično i tugaljivo, i ulice i kuće i dućani i semafori, 
sve je bilo makadam i prašina, kao da se to moderno 
neimarstvo raspada i ruši pred očima. I španjolski 
pisci, kao što je disidentski Juan Goytisolo, u putopisnoj 
prozi forsiraju te prizore gladi, siromaštva, bolesti, 
predstavljajući Andaluziju kao sjevernoafričko, arhaično 
carstvo, u djelima Campos de Níjar (1960.) i La Chanca (1962.) . 



98

Taj autoorijentalizam bio je i stilska reakcija protiv 
prikazivanja koji je forsirala Francova propaganda koja je 
Andaluziju predstavljala turistički; na te uzorne razglednice 
Goytisolo će odgovoriti žurnalističkim i putopisnim 
žanrovima popunjavajući režimska mjesta šutnje. 
Goytisolovo poistovjećivanje sa islamom i arapskim svijetom 
dolazi kao osporavanje diktatorskog nacionalističkog 
koncepta. Zaokupljen antinomijom Europa/islam, u 
sukobu sa dominantnim kulturnim identitetom, godinama 
kasnije, Goytisolo će napisati knjigu o ratnom Sarajevu 
(State of  siege), a sarajevski islamsko-jevrejski milje će 
uključivati u romane praveći paralelu sa andaluzijskim.

U to ime u reportaži Sarajevska sveska spaljivanje Vijećnice 
povezuje sa spaljivanjem knjiga u doba Španske inkvizicije, 
asocirajući i opsade u Španskom građanskom ratu, a 
njegov glavni lik, ko faktovik, vodi u opsađenom Sarajevu i 
razgovore sa jednim sarajevskim Sefardom, muzičarem, s 
kojim uz bocu vina raspravlja o religijskim sinkretizmima 
makedonskih bektešija, filozofskim uticajima Magreba 
i al-Andalusa, pronalazeći u tim poliglotskim igrama 
zajedničke riječi koje povezuju mediteransku regiju. Taj 
muzičar će i stoljećima nakon izgona Jevreja iz Španije, 
kao mantru, ponavljati ‘soy bosnio, soy judío y soy español’.

Provokativni pisci, kao Goytisolo koji breme disidenta 
nosi od polovine 20. stoljeća, tu andaluzijsku južnjačku 
kulturu vidjeli su i kao stilski (multiulingvalni, poliglosijski) 
izazov, i kao doprinos koji Španija postavlja pred 
evropsku kulturu; taj orijentalni element može biti i 



99

zalog u hvatanju modernističkog koraka i poluga za 
potkopavanje rasizma, donoseći pregršt mavarskih i 
neuobičajenih formi u osporavanju evropskog kanona, 
uspostavljajući i neovisnost od evropske književnosti. 

Ta složenost i sofisticiranost primitivne umjetnosti će biti 
posebno aktuelna u vrijeme Građanskog rata i Francove 
režimske kulturne politike koja je Andaluziju na filmu u 
40-tim romantizirala pokazujući je kao mjesto otporno 
na modernizaciju promjene, prilagođavajući je sve više 
globalnoj turističkoj percepciji, koja “je cvjetala od pedesetih 
godina otkako je Franco sklopio ekonomske sporazume sa SAD-om, 
otvarajući zemlju stranim ulaganjima”. (Venegas 2018: 185) 
Naslikati Andaluziju kao reklamu za tržište, značilo je 
otvoriti taj predio za novu retoriku napretka i liberalizacije 
koja insistira na tradicionalnom ustrojstvu i hijerarhiji. 

Sefardski pečat književne republike

Andaluzijska mediteranska misao jednog Unamuna 
ili Ortega y Gasseta , na središnjem južnoslavenskom 
jeziku, već tridesetih godina zaokupiće jednog sarajevskog 
sefardskog pisca, Kalmija Baruha. Za koncepte Ortega 
y Gasseta zainteresovat će se upravo u trenutku kada 
mase, na vrhuncu modernizma i demokracije, ulaze u 
sve sfere društva, prijeteći neredom, a španski andaluzijski 
filozofi se vajkaju oko toga kako da se participira u tom 
haosu i širokom evropskom prostoru, a da se zadrži 
stari red i Tradicija na način da ne postanu represivni. 



100

Kao da tim dalekim konceptima ispituje rješenje za 
sopstveni, sefardski sarajevski kulturni mikrokosmos, i 
mogućnosti participacije u jugoslovenskom i evropskom 
kulturnom prostoru, Baruh ostaje zaokupljen Ortega 
y Gassetovim riječima u suočavanju sa tim evropskim 
danas. Također videći opasnost u konceptu rasnog pisca 
tradicionaliste koji živi u uverenju da je rasa u prošlosti 
imala savršenu kulturu, koji piše kineski zid od knjiga 
protiv svega što dolazi spolja, iz ljubavi prema sopstvenoj 
prošlosti, Baruh ostaje u jugoslovenskom kontekstu 
na strani one misli koja odbacuje tu unisonost i traži 
balans tradicionalnog i modernog. (Baruh 1952: 24)

Ti španski filozofi, Ortega y Gasset i Unamuno, kao 
i mnogi intelektualci tog vremena, ostaju posvema 
zbunjeni tom vrteškom reda i nereda tridesetih. Dok 
im desnica aplaudira u parlamentu zbog njihovih 
kritika demokratije i republikanizma, koju preispituju u 
potrazi za mjerom u usvajanju modernog, zagovarajući 
tradicionalnu modernizaciju cijele države – u isto 
vrijeme i sami trpe teror fašističkih falangi zbog kojih 
napuštaju zemlju ili odlaze u unutarnju izolaciju.

I sam Baruh kao da se sa španskim filozofima dvoji oko 
toga koliko tradicionalnog je potrebno u modernom 
kontekstu, suočavajući se sa negativnim stranama 
onoga što je čovječanstvo stvorilo da popravi ljudske 
živote. U kolaboracionističkim društvima koje će se 
uskoro uspostaviti u Jugoslaviji, međutim, neće nikada 
imati priliku ni da participira ni da nađe mjeru.



101

Čekajući rasplet, Baruh kao esejista se opredjeljuje da prati 
puteve bosanskih sefardskih romansi, sve od Granade, 
otkud nose zajedničke motive svojstvene arapskoj poeziji 
još iz 14. stoljeća od nekih mavarskih dinastija koji su 
bili obuzeti latinskom pismenošću, kada naprimjer usred 
pjesme koja izražava emocije jednog Sefarda neke arapske 
žene gledaju sa terasa Alhambre; Baruh dalje tumači 
islamske izvore Danteove Božanstvene komedije, prateći 
pretapanje islamskih predanja, Poslanikovih izreka i puteve 
kako je mogao sam Dante doći do tih spisa; on će pokazati 
kako je jezik Jevreja na Balkanu pratio rute trgovaca od 
središta u kojima su živjeli (Istanbul-Solun-Sarajevo-
Dubrovnik), naoko arhaičan i okamenjen, a ustvari pun 
tuđica, turskih, arapskih, slavenskih, pozajmljenih iz 
govora naroda s kojima su Jevreji živjeli. (Baruh 1952: 162)

Taj Baruhov multilingualizam, kao koncept višesmjernog 
jezika, u esejima koje objavljuje naprimjer u tradicionalnim 
listovima muslimanskih zajednica (sarajevski Gajret), 
biće uskoro zaboravljen i utopljen u jakoj arijevskoj 
filologiji koja će uskoro pobijediti po kolaboracionističkim 
časopisima, zaklanjajući i umorstvo tog esejiste u Bergen-
Belsenu. Tako će, naprimjer, samo dvije godine kasnije, u 
Hrvatskoj reviji, u jednom prikazu Protužidovske izložbe, 
u antisemitskom pamfletu iz pera pisca Ivana Raosa, taj 
prekid trgovačkih ruta biti jamac opstanka jednog evropskog 
naroda; to će biti jedini izlaz da se s leđa zbace ti izrabljivači:
 
- Nekoliko puta dalmatinski gradovi protjeraše Židove, ali su ih 



102

uvijek morali ponovno primiti, jer su svi brodovi, koji su opskrbljivali 
te gradove bili u židovskim rukama, te bi prestali uvažati žito i 
živež. Danas, kad se čitava Nova Europa jedanput zauvijek 
obračunala sa Židovima, nema bojazni da će se opet pojaviti, kao oni 
o kojima zavisimo, da nas izrabljuju i mrcvare... (Raos 1942: 338)

Takvo ukidanje multilingvalizma u konceptima arijevskih 
(etničkih) filologija ima širi evropski kontekst. Stavljajući 
se u poziciju onoga koji dijeli život od smrti, čovjek u 
20. vijeku, po Albertu Camusu, postaje “proizvođač 
leševa i podljudi”, “podčovjek, ne Bog, nego sraman 
sluga smrti”. (Camus 1971: 298) Gledajući povijest kao 
cjelinu dovoljnu samu sebi, totalitarni mislilac se udaljuje 
od stvarnosti, kao da Boga nadomješta Poviješću. Dok 
je mediteranska misao od starih Grka bila na strani 
prirode, dionizijske nedovršenosti protiv zaokružene 
Povijesti, ta opozicija u evropskoj filozofiji ne prestaje 
biti aktuelna ni u 20. stoljeću kao borba sunčane misli 
protiv racionalističke germanske noći koja trijumfuje. 
Mediteranska misao, nikada dovršena, favorizira mase 
protiv države, umjereno društvo protiv apsolutističkog, 
slobodu protiv racionalne tiranije, konačno, altruistički 
individualizam protiv kolonizacije masa, donoseći 
prevagu na stranu umjerenosti protiv pretjerivanja, 
što animira povijest Zapada još od antičkog svijeta. 

To je, dakle, opozicija između germanskih snova 
i mediteranskih tradicija, između nasilja vječne 
adolescencije i muške snage, pojačane znanjem i knjigama, 
i hrabrosti intenzivirane i prosvijetljene iskustvom 



103

života—riječju, između povijesti i prirode. Snage moći 
favoriziraju filozofiju oprečnu mediteranskoj misli još 
otkako se Crkva opredijelila za Povijest protiv prirode, 
gurajući gotiku da trijumfuje protiv romana, povijesni 
apsolutizam protiv neobuzdane „ljudske prirode čiju 
tajnu čuva Mediteran, gdje je inteligencija usko povezana 
sa zasljepljujućim svjetlom sunca“. (Camus 1971: 313)

„U dubinama europske noći“, najavljuje Camus 1952. 
„sunčana misao, civilizacija s dvostrukim licem, čeka 
svoju zoru... U 1953. godini, pretjerivanje je uvijek 
utjeha, a ponekad i karijera. Umjerenost, s druge strane, 
nije ništa drugo do čista napetost“. (Camus 1971: 323) 

U jugoslovenskom kontekstu, ta opresivna moć 
Povijesti vratiće se devedesetih u obliku jednog proto-
nacističkog miloševićevsko-tuđmanskog revivala. 

Olovne devedesete na Mediteranu: s odgođenim krajem u 
21. vijeku

Jedna od najjačih protu-reakcija književnosti protiv 
autoritarizma formiraće se upravo u mediteranskom 
centru Splitu, kod književnika koji pišu za magazin Feral 
Tribune (Viktor Ivančić, Boris Dežulović, Predrag Lucić). 
Feralovci, kao autori, evociraju camusevski angažman 
i mediteransku perspektivu iz Pobunjenog čovjeka, kao 
liberalnu protutežu ekstremističkoj filozofiji književne 
desnice u Post-Jugoslaviji; njihova perspektiva nije samo 
mediteranska zbog jezika, nego i filozofski i politički u 



104

favorizovanju demokracije. Osim detekcije političko-
ekstremističkih jezika i djelovanja, feralovci tako ostaju 
na strani internacionalizma protiv partikularizma; oni su 
na strani kulta života koji preferira hedonizam u jeziku 
nasuprot ritualima umiranja i žrtvovanja; oni se definitivno 
bune protiv monolita, bliski figuri individuuma koji se 
suprotstavlja smislu povijesti - protiv postajanja vječnim.

I (post)jugoslovenski pjesnici ostaće i poslije rata i raspada 
vjerni toj (camusovsko-feralovskoj) dijalektici i Mediteranu 
kao prirodi, divljem i dionizijskom ambijentu, kao 
“mirisu neimaštine i napuštenosti, mirisu djevičanskom 
i snažnom” (Camus 1971: 301), koji se u hipu ispuni 
sukobima, šizmom, političkom nestabilnošću, nasiljem, 
zločinima. Najčešće angažovani, svi ti pjesnici ostaju 
privrženi camusovskom mediteranskom humanizmu 
koji, paralelan sa idejama starogrčkog univerzalizma, 
toleriše spektar raznih stanovišta, u misli ujedinjenoj 
s obje strane Sredozemlja u doba starog Rima. 

U novom postjugoslovenskom kontekstu, nakon pada 
socijalizma, još jednom postala je aktuelna camusovska 
meka mediteranska misao koja je dolazila protiv 
terora i nasilja, protiv opravdanja zločina i smisla 
Povijesti u ime stabilne i koherentne (nacionalne) 
naracije. Mediteranski postjugoslovenski autori ostaće, 
međutim, vjerni altruističkom individualizmu, mjeri, 
slobodarskim idejama i revolucionarnom sindikalizmu, 
kao i demokraciji koja je, po Camusu, najmanje loš 
model jer ne traži apsolutni monopol nad istinom, 



105

osiguravajući parlamentarni ustroj i dijalog, protiv 
racionalizma njemačkih ili ruskih ideologija nasljedovanih 
u nacionalizmima nakon raspada Jugoslavije 90-tih. 

Melanž ludila i Mediterana, kao cijelu skalu je ispjevao 
Predrag Lucić u zbirci Mjesec iznad Splita, dajući glasove 
splitskim ridikulima, ludama, marginalcima i izopćenim 
ljudima. Jednu epohu u kojoj je književnost bila domena 
visoke kulture, nacionalnih ideologa i meštara, bardova, 
Lucić zaključuje vraćajući glas ludama i provocateurima. Sva 
zbirka je uokvirena idejom iz prologa, stihovima koji kažu 
da su luđaci svjetlost svijeta, jer nam njihova ludost otvara vrata 
iz ludnice koju zovemo svijet. Ta anarhija splitskih redikula 
se provlači kroz razne epohe, u imenima stvarnih ljudi i 
glasovitih splitskih luđaka koje bilježe hronike: tako neki 
Ante Šamplan psuje kralja Aleksandra i zakone kraljevine 
koji mu ne daju živjeti i piti, kidajući njegovu sliku i svima 
naručujući piće pa makar ih sviju država potjerala u 
ludnicu u Šibenik. U pjesmi Oktobarska reminiscencija taj 
ludizam dobacuje do aktuelnog konteksta mas-turizma; 
neki luđak opisuje kako u odijelu i cipelama ulazi u more 
i čeka da ga odnese veliki val, kad odu turisti kupači, 
no ništa od njega, nema ni broda ni vala, nikada ga 
nije poklopio preko glave, voda mu je do koljena, tako 
da ga svi vide obalnog i nikakvog, svi vide samo što je 
ostalo od njega: Evo ga / Opet on / Popišan / Pantalon.
Lucić ironizira i sam mediteranski štih u pjesmi, ironičnoj 
parafrazi Itaka dalje (i tako dalje), u igri riječi po kojoj:



106

Mediteranci
Meditiraju
O Mediteranu
Kakvog
Kažu
Više nema

Kao da
I jutros nije
Od neslaganja svojih
Sav složen
Kao da
Pomiren nije
Sa svojom
Svađati se pomirenošću

Korištenje tradicije u mas-turizmu ironiziraće uvodeći 
asocijacije na djelo mediteranskog jeresijarha među pjesnicima 
Janka Polića kojeg smješta u Fine dining restaurant Kamov: 

U luxury de luxe hotelu
Tradiciju s avangardom spaja
Umjetnost u svakom jelu
Cuisine des beaux-arts
Kunst-lebensmittel
Art-food para todos los gustos
Umjetnička ulja na pladnju
Tu svaki je konobar kustos…



107

Cijela zbirka kombinira ironično-satirične sa 
melanholičnim tonovima – I otud se pjesnik Janko Polić 
Kamov vraća drugi put u pjesmi JANKO POLIĆ U 
SPLITU S JESENI 1904., s glumcima po Bosni putujući, 
slušajući pjesme koje ga dotad nisu čule, ali ga neznane 
pjevaju u vlaku za Split, hvatajući ih I pjevajući a da ih i ne 
zna. Opsjednut melodijama sevdalinke koje su za njega 
primorca novo, po Splitu hodajući i dalje pjesme nastavlja 
da hvata, Vihor ružu, Polje Muju čador, Sedam dana, Kao 
sedam rana, Od sedam čega li, Sedam dana, Gradom pjesmu hvata. 
Lijegaće tako u bludištu među djevojke da zaspi i da mu 
se pjesme vrati, vihor ružu da dosanja – djevojke da piju dok 
sanja sedam rana od sedam handžara; u sljedećoj strofi planira 
i violinu kupiti i darovati starcu da pjeva sjetu Splita za 
dalekom pjesmom što je vihor nosio po Bosni, sjetu Splita 
za pjesmom o ruži koju ružom nisu zvali, koje će progoniti 
iz grada prognana dok ga bude, iz Splita. Nostalgično-
ironično uvezuje se taj prostor od Bosne prema 
Mediteranu sve do Splita, domašajno vozom, jednom 
melanholičnom melodijom koja povezuje te predjele i 
tka Kamovljevu biografiju progonstva I nesretnih ljubavi.

Lucić u pjesmi Sjeverni prozor ne ostaje neironičan ni prema 
velikoj viziji o mediteranskoj civilizaciji, gledajući sjeverni 
prozor, videći malo Rima i malo Venecije, ima li tu nešto 
slavensko, ima li tu imalo nas, pita se lirski subjekt, osvrnuvši 
se na taj prozor ka sjeveru prema Evropi, koji služi tome 
da se vidi kada ka Vratima zlatnim nagrnu barbari:



108

Gdje su do sada 
Kako im je bilo na putu
Da im kažemo gdje se što nalazi 
Glavni ventil, 
Razvodna kutija 
Plin 
kaže se opet u ironičnom obratu 
Pa da i mi odemo negdje  
Gdje izvan sebe se ide, 
Da se odmorimo od našeg barbarstva, 
Od našeg gospodstva, 
od nas.

Tu gdje se ne zna ko je civilizovan i ko je barbarin, 
Lucić na sve gleda iz iščašene perspektive, tako da u 
sekundi obrne fokus i gleda sebe i Mediteran, stalno 
postajući neko drugi, neočekivan, očima ludaka.

To će biti aktuelno i kada se, godinama kasnije, ta 
dijalektika civilizovanih i barbara na Mediteranu preslika, 
kao preko indiga, s 20. i na 21. vijek; naprimjer u poeziji 
albanskog pjesnika Ariana Leke, glasom ljudi u pokretu 
koji pristaju na obale, svi ti toposi glasoviti od antike, kao 
što su Jadransko more, Jonsko more, Otrantska vrata, 
obale Španije, otkrivaju se tek kao Logori 1, 2, 3. Tu 
će neki ljudi postajati novi Jevreji, ili jadnici, plavoki i 
crnooki jurodivi ili redikuli s Mediterana, koje niko više 
ne razumije. Ko je civiliziran a ko barbarin – ostaje 
pitanje – u prizorima svih tih ljudi koje voda izbacuje po 
visokokulturnim antičkim renesansnim rivama i obalama.



109

Na drugoj strani, jedan drugi Mediteranac, Muhammad 
Al-Khatib, u prozi Adanije Shibli, otkriva uopšte 
nemogućstvo prilaska moru na koje želi otići u Jaffi 
ili Gazi, prilazeći iz Hebrona, dok se između njega 
i Sredozemlja otkriva sve to što podiže i evropska 
(mediteranska?) civilizacija: barikade, check pointi, 
vize, zaobilaznice preko Egipta koje također završavaju 
u ćorsokaku; zanimljivo da će ta proza Adanije Shibli 
biti prevedena i imati recepciju odlično se uklapajući 
u strukturu osjećanja postjugoslovenske (post)ratne 
proze (Shibli 2017: 31). Njezin junak kao da dijeli 
slično iskustvo koje su godinama ranije postavili na 
pozornicu brojni postjugoslovenski (post)ratni pisci.

Prelazeći cijelim Mediteranom, i sam Matvejević 
napominje da otoci nisu samo mjesto sreće i blaženstva: 
“Između Scile i Haribde vrebaju opasnosti i iskušenja. 
Otoci su također mjesta izgona i zatočenja: tako je 
bilo ne samo u drevnim mitovima nego i u praksi 
vladara i tirana, helenskih i rimskih, arapskih i turskih, 
romanskih i slavenskih.” (Matvejević 1987: 97)

Snove o bezbrižnosti i napretku evropske kulture, 
rastresene po tim mediteranskim geoestetskim mapama, 
nikada neće prestati da progone istorijske noćne more, 
kao da 20. vijek nikada nije završio; i to je samo jedna 
od dominanti koja – u jednom mogućem čitanju – 
ujedinjuje sve te pisce i književnosti na raznim jezicima.



110

Umjetničko internacionalno

Godinama se književni kanon uzimao kao nedodirljiv 
niz djela koji uspostavlja etnička filologija u kontinuitet 
tzv. nacionalne književnosti. Već se pisalo o tome da 
je u pitanju aproprijacija književnosti koja je učinila da 
nacionalno postane književno nesvjesno (Casanova 2004: 11).

Kad se počne promišljati bilo koja tema, međutim, 
brzo se vidi da uopšte nema razloga da u izboru 
djela taj kanon obavezuje. Asocijacije se šire 
daleko preko granica, nalazeći potpuno novo 
područje, koje se također onda može brzo napustiti.

Umjetničko internacionalno stvara sopstveni prostor koji 
prevazilazi jezične i državne granice, konstruišući književne 
republike koje preispituju i evropski kanon, bez obaveze da 
ga uobziruju. Tu ključna mjesta popunjavaju prevoditelji i 
to ne samo kao intemedijatori, nego i kao kreatori vrijednosti.

Kada su u pitanju ratovi i traume u književnosti 20. 
stoljeća – što se dugo uzimalo ključnim istorijskim tačkama 
kojim je svijetlila postjugoslovenska literatura na mapi 
Weltliterature – čak se i one jače i cjelovitije interpretiraju 
kad se uklope u širi, multilingvalni, transnacionalni kontekst.

I tim i takvim preokupacijama postjugoslovenski 
prostor participira, naprimjer, u sredozemnoj književnoj 
republici, jednom od mogućih primjera na translingvalnoj 
geoestetskoj mapi koja se rasklapa i sklapa, neovisno 
o granicama (bivših i novih) država, jezika i naroda.



111

BIBLIOGRAFIJA

1. Abulafia, David. The Great Sea: A Human History of  the 
Mediterranean. Oxford: Oxford University Press, 2011.

2. Baruh, Kalmi. Eseji i članci: iz španske književnosti. 
Prijevod Josip Tabak. Sarajevo: Svjetlost, 1952.

3. Camus, Albert. Pobunjeni čovjek. Zagreb: Zora, 1971.
4. Casanova, Pascale. The World Republic of  Letters. 

Cambridge, MA: Harvard University Press, 2004.
5. Freud, Sigmund. Psihopatologija svakodnevnog života. 

Beograd: Matica srpska, 1984.
6. Jerkov, Aleksandar. “Smisao Mediterana.” U Acqualta: 

Mediteranski pejzaži u modernoj srpskoj i italijanskoj 
književnosti, Međunarodni zbornik radova, 45-60. 
Beograd: Institut za književnost i umetnost, 2013.

7.  Martin, Benjamin G. The Nazi-Fascist New Order 
for European Culture. Cambridge, MA: Harvard 
University Press; London: I.B. Tauris, 2016.

8. Matvejević, P. (1987) Mediteranski brevijar. Zagreb: 
Grafički zavod Hrvatske.

9.  Novak, Slobodan Prosperov. Povijest hrvatske 
književnosti: Od Baščanske ploče do danas. Zagreb: 
Golden marketing, 2003.

10. Ortega y Gasset, José. Invertebrate Spain. New York: 
Howard Fertig, 1974.

11. Ortega y Gasset, José. Pobuna masa. Čačak: Gradac, 
2013.

12.  Raos, Ivan. “Židovi—neprijatelji svih naroda.” 
Hrvatska revija 6 (1942): 338-339.

13. Salvini, Luigi. “Hrvatska moderna lirika.” Hrvatska 
revija 8 (1942): 401-408.

14. Shibli, Adania. Ovo more pripada Muhammadu 
Al-Khatibu (prevod s arapskog Mustafa Alajbegović. 
U Tvoj bol je lakši kad o njemu drugi pričaju (Antologija 



112

suvremene književnosti Levanta). Zagreb: 
Kulturtreger, 2017.

15.  Šeatović, Svetlana. U zaleđu Sredozemlja: Mediteran 
u modernoj srpskoj književnosti. Beograd: Institut za 
književnost i umetnost, 2019.

16. Venegas, José Luis. The Sublime South: Andalusia, 
Orientalism, and the Making of  Modern Spain. Evanston, 
IL: Northwestern University Press, 2018.



113



114



115

Nađa Bobičić

Kontriranje kanonu – 5 praktičnih 
predloga



116

Književni kanon najčešće se percipira kao spisak djela 
najviše vrijednosti koji trebaju biti zastupljeni u školskim 
kurikulumima, na svim nivoima, da bi se njihovim 
čitanjem naučilo što je to književni tekst i kako ga se 
vrednuje. Prema toj koncepciji kanon je najbolje od 
najboljeg što jedna nacionalna književnost ima. To su 
knjige koje se nalaze u edicijama pod nazivom klasici, i 
redovno se objavljuju njihova nova izdanja. Knjige za koje 
smo svi čuli, i u čiju se neupitnu umjetničku vrijednost ne 
dira jer su prošle „test vremena“. To su lijepo napisane 
knjige, koje se bave ozbiljnim (često istorijskim ili epskim) 
temama, te prikazuju napete odnose između pojedinca i 
društva, ali nikako se ne zadržavaju na dnevnopolitičkom, 
trivijalnom nivou, već su humanističke, opštevažeće.
 
Ovo je najčešći narativ koji prati kanonsku književnost. 
Ko je imao moć da probere knjige, da im odredi tu 
„najvišu“ vrijednost, zašto generacije i generacije 
školaraca čitaju baš te, a ne neke druge, knjige? Proces 
kanonizacije literarnih djela u ovdašnjim čitalačkim 
sredinama se tek izuzetno dovodi u pitanje, i to uglavnom 
kratkotrajno, kada do medija dođe vijest kako su roditelji 
zabrinuti što se određeni klasici „izbacuju“ iz lektire. 
Kanonizacijom kao fenomenom se bave istraživači i 
istraživačice književnosti, kritičari i kritičarke, koji i sami 
profesionalno učestvuju u procesu odabira „najvrednijih“.
 
Tako, kritičarski i teorijski krugovi mahom angažovane 
provenijencije – feministički, anti- i dekolonijalni, 
marksistički – razvili su pristupe koji već preko pola vijeka 



117

propituju kanon sa raznih strana. Iz ovih perspektiva 
postavljaju se nezgodna pitanja. Na primjer, ako bi 
kanon trebalo da bude univerzalan, zašto u njemu onda 
nisu ravnopravno zastupljena djela autorki ili djela 
koja nisu bazirana na zapadnom bjelačkom iskustvu? 
Zašto je univerzalno izjednačeno sa pozicijom muškarca, 
bjelačkog kolonizatora? Kako to da su određeni žanrovi 
i teme više vrednovani od drugih, ako bi trebalo da 
su sve teme i sve poetike u književnosti dozvoljene, da 
razliku pravi samo autorsko umijeće ako se književnosti 
sudi iz nje same (larpurlartistički)? Otkud to da se 
određene knjige smatraju nedostojnim kanona, jer su 
dnevnopolitičke ili markirane kao „ideološke“, kad se 
i one koje su već u kanonu bave političkim temama, 
često se čak i eksplicitno pominju prelomni istorijski 
događaji ili uvode kao likovi istorijske, političke figure? 
Kada se krene ovim pravcem, spisak pitanja se samo 
proširuje, a kanon koji je nekada izgledao kao čvrsta 
struktura, počinje sve više da izgleda kao kula od karata.
 
Nakon više od decenije bavljenja književnom kritikom i 
feminističkim ljevičarskim istraživanjem, što samostalno, 
što kao članica postjugoslovenske grupe kritičarki 
„Pobunjene čitateljke“, na pitanje treba li nam književni 
kanon, prvi impuls je da odgovorim negativno – ne 
treba nam. Neka svako čita i objavljuje šta i koliko 
želi, naravno dokle god nije riječ o literaturi koja bi 
podsticala bilo koji oblik mržnje, a djecu i mlade treba 
učiti kritičkim metodama čitanja uzimajući u obzir 
najrazličitije tipove literarnog i medijskog pisanja.



118

Međutim, i pored najveće otvorenosti prema konceptu 
kanona, moram priznati da kada me porodica i prijatelji 
pitaju za književne preporuke, ili kada organizujem(o) 
radionice kritike, neka djela i neke autorke i autore 
(uglavnom iz korpusa angažovane i/ili kvir književnosti) 
vjerovatnije je da ću češće pomenuti i preporučiti, 
nego druge. Vjerovatnije je da ću preporučiti knjige 
Dubravke Ugrešić ili Daše Drndić, Elene Ferante ili 
Arundati Roj, Daglasa Stjuarta ili Roberta Perišića, 
Davida Albaharija ili Vinfrieda Georga Zebalda, Lejle 
Kalamujić ili Rumene Bužarovske, Arta Špigelmana ili 
Marđan Satrapi, Ursule le Gvin ili Oktavije E. Batler, 
nego knjige koje bi se našle na popisu preporuka nekog 
tijela Srpske akademije nauka i umetnosti (SANU), 
Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti (HAZU) ili 
drugih institucija sličnog tipa, ili regionalnih katedri za 
nacionalne jezike. Uz to, čak i ovako raznolik spisak 
je isključujuć po raznim osnovama – žanrovski, u 
odnosu na jezike i dominantnost evropske perspektive.
 
S druge strane, kao zajednica pobunjenih čitateljki 
godinama smo kritikovale savremenu regionalnu 
produkciju zbog dominacije mačističkih, a pokatkad 
nacionalističkih i konzervativnih diskursa. Kritikovale smo 
prakse književnog nagrađivanja, koje su nesrazmjerno 
mnogo zanemarivalo književni rad žena, LGBTIQ+ 



119

autorstava, ali i raznovrsnost pobunjenih poetika[i] uopšte. 
Što nas je „organski“ dovelo do toga da pokrenemo 
sopstvenu književnu nagradu, koja bi trebalo da bude 
sve što nagrade koje smo kritikovali nisu bile. Notirale 
smo nekoliko ključnih mehanizama pomoću kojih su 
muški autori, pripadnici dominantne nacionalne grupe 
u svojoj sredini, bili privilegovani i imali prednost u 
procesu kanonizacije, time što su njihova djela češće 
bila nagrađivana. Tako je nastao izbor Štefica Cvek, koji 
u četiri godine od svog osnivanja kontinuirano pokušava 
da se nosi sa izazovima pravljenja pobunjenog kanona, 
dok u isto vrijeme želi prevazići sam koncept kanona.
 
Dakle, opirali se mi ili ne, iz prakse je jasno kako kanonizaciju 
rekreiramo i na individualnom nivou, i na nivou književnih 
zajednica kojima pripadamo. Ali sama praksa pokazuje 
i kako je to doista proces, koji prolazi kroz različite faze. 
Sjetimo se svog tinejdžerskog ličnog „kanona“, koliko 
se možda žanrovski, ali i tematski mijenjao, zbog naših 
potonjih poslovnih ili životnih okolnosti. Ili, uporedimo 
popise lektira iz perioda socijalističke Jugoslavije, koji 
su pravljeni sa idejom bratstva i jedinstva, sa današnjim 
popisima, kada je u pitanju tzv. nacionalni ključ.

[i]	 Mnogo toga može spadati u pobunjene poetike, ali 
najsažetije rečeno one bi se mogle opisati kao angažovane 
poetike u različitim književnim formatima i žanrovima, 
koje se svojom sadržinom i formom opiru neoliberalnom 
svjetonazoru najšire shvaćeno (čije su okosnice klasna 
eksploatacija, rodna i seksualna opresija, ekološka 
katastrofa, militarizam).



120

Kada kroz čitalačko iskustvo osvijestimo da kanon nije 
neupitan, nije jednom za svagda zatvoren od strane 
nedodirljivih velikana iz akademija nauka i fakulteta, da se 
može i treba pitati kako su klasici uopšte to postali, a koji su sve 
potencijalni klasici izgubljeni zbog različitih mehanizama 
isključivanja što se iz društva preslikavaju u književnost, 
tek tada priča o kanonu postaje zanimljiva i relevantna.
 
S tom idejom na umu izdvojila sam pet načina 
kako kontrirati kanonu. Oni su nastali inspirisani 
kako feminističkim, kvir, de- i antikolonijalnim, 
marksističkim i drugim teorijama, tako i kolektivističkim 
kritičarskim praksama poput onih koje praktikuju 
Pobunjene čitateljke i drugi progresivni kolektivi, 
grupe i mreže u kulturama postjugoslovenskog regiona.
 
1. Pljunimo na nacionalne kanone![ii]

 
Krenimo od onoga što se čini najlakšim za kritiku kanona, 
barem kada se gleda iz postjugoslovenske i ljevičarske 
perspektive. Nacionalni književni kanoni dio su kulturnog 
paketa koji ide uz nacionalno jedinstvo, nacionalni jezik, 
nacionalne mitove, koji su u službi održanja nacionalnih 
elita. Kao i u drugim aspektima života, tako i u književnosti 
i kulturi, tamo gdje se čuva interes elita, kritička kultura 

[ii]	 Podnaslov je inspirisan nazivom knjige talijanske 
feministkinje Karle Lonzi Sputiamo su Hegel! (u prevodu 
Pljujemo/pljunimo na Hegela!) iz 1981. godine, u kojoj se bavi 
feminističkom kritikom zapadnog filozofskog kanona.



121

se sistemski urušava. Uz to, kulturni sadržaji postaju sve 
nedostupniji „običnim“ ljudima, a elita ih koristi kao 
poligon za pokazivanje privilegovanog društvenog statusa.
 
U nacionalnim kanonima svoje mjesto nalaze autori i 
autorke dominantnog nacionalnog identiteta, što samo 
na prvu izgleda prosto, samorazumljivo. Kada je riječ 
o multietničkim sredinama i regionima, situacija se vrlo 
lako zakomplikuje. Ne moramo ići dalje od primjera Ive 
Andrića, oko kojeg se spore srpski, hrvatski i bosanski 
nacionalni kanoni. S druge strane, nacionalni kanoni 
će učiniti izuzetak uključivanjem pisaca i spisateljica 
drugih nacionalnosti, ako procjenjuju da je njihov 
opus od interesa za nacionalno pitanje. Primjer za to je 
poema Jama komuniste Ivana Gorana Kovačića, koja je 
i dalje čitana u Srbiji, jer se bavi ustaškim zločinima nad 
srpskim stanovništvom tokom Drugog svjetskog rata. I 
nacionalni identitet i političko opredjeljenje autora se 
lako zanemare, ako priča može biti (zlo)upotrijebljena.
 
Pored toga što se već u samoj postavci zasnivaju na 
konzervativnim idejama krvi i tla, nacionalni kanoni 
vrše selekciju i po drugim osama. Zato će u njima biti 
mjesta za rodoljubivu poeziju skromnih umjetničkih 
dometa, istorijske romane sa epskim zapletom, ali 
neće biti mjesta za tzv. žensko pismo ili za savremenu 
angažovanu književnost, koja bi predstavljala simboličku 
prijetnju za nacionalne mitomanije. Niti žanrovska 
književnost neće biti dobrodošla, zbog njenog „nižeg“ 
statusa. Taj je status dijelom vezan i za to što su ovi 



122

književni oblici često dio supkulturnih pokreta, koji takođe 
iskaču iz strogo propisanih obrazaca „visoke“ kulture.
 
Brisanje, ignorisanje, ućutkivanje jesu glavni metodi 
izgradnje ovog tipa kanona, koji ironično, nikada nisu do 
kraja uspješni jer književno stvaralaštvo, kao i čitalačke 
navike, funkcionišu u otporu prema nametnutim obrascima. 
Otpori se manifestuju na različite načine – od književnih 
saradnji preko nacionalnih granica u postjugoslovenskom 
polju,[iii] preko masovne popularnosti žanrovske 
književnosti, do pravljenja alternativnih, otvorenih kanona 
kao što to često rade feminističke i kvir kulturne zajednice.
 
2. Sloboda za klasike
 
Kritika kanona je jedan par rukavica, sasvim drugi je 
čitanje i analiza konkretnih književnih djela koja su imala 
tu čast (ili možda nesreću?) da uspješno prođu proces 
kanonizacije. Mnoga od djela koja su u svoje vrijeme bila 
angažovana, poetski inovativna, pionirska, a nerijetko i 
avangardna, postanu dio kanona nakon nekoliko decenija 
od objavljivanja kada ih je moguće čitalački „ukrotiti“. 
Ulaskom u kanon i u školske silabuse, njihove interpretacije 
se mijenjaju. Umjesto da budu čitana u kritičkom ključu, 
ona se na svojevrstan način interpretativno „mumificiraju“.
 

[iii]	 Između ostalih, o ovom pojmu je ekstenzivno pisao Boris 
Postnikov u studiji Književna republika Jugoslavija (2025).



123

Na primjer, jedan od naših najboljih satiričara, čovjek 
koji je za svoje vrijeme bio poetički i tematski iznimno 
inovativan, jeste Jovan Jovanović Zmaj. Njegov opus se 
sada dominantno čita u ključu književnosti za djecu, 
što je još jedan žanr koji se tretira kao „niži“ i „manje 
vrijedan“. Kada bi se, na primjer, „Jututunska juhahaha“ 
(1864) i „Jututunska narodna himna“ (1865) oslobodile 
površnih čitanja, vidjelo bi se da su ti satirični stihovi 
možda i suviše dobro položili test vremena, jer Srbija 
danas ne izgleda mnogo drugačije nego prije vijek i po.
 
Slično je i sa avangardistima, gotovo da nema tog pisca 
(jer dominantno su ipak oni u kanonu) kog se nije dohvatio 
kanon a da nije otupljena svaka oštrica koju su njegova 
djela prije ulaska u kanon imala. To je ironija poetika koje 
u trenutku nastajanja bivaju proganjane i zabranjivane, 
ali sa promjenom paradigme dobijaju patinu klasika, i 
gube na inicijalnoj autentičnosti. No, to nije samo zbog 
imanentne odlike književnog teksta, jer svaka poetika 
u nekom trenutku mora „izaći iz mode“, kolokvijalno 
rečeno, već zbog konzervativnog interpretativnog 
okvira. Klasični kanon, kanon koji se pravi „odozgo“ 
uz sebe povlači metode analize koje se zadržavaju na 
deskripciji, ne teže kritičkom propitivanju tekstova, 
kamoli kompariranju savremenog sa prošlim kontekstima, 
i stavljanju u dijahronijsku društvenu perspektivu.
 
Otuda kontriranje u ovom slučaju znači truditi se da se 
klasici čitaju kroz različite analitičke perspektive. Na 
primjer, feministička čitanja otvaraju nove nivoe tekstova 



124

koji se smatraju klasicima. Možda će nas ta analiza suočiti 
sa mizoginim aspektima djela, gledano iz današnjeg 
ugla. Neka djela će i dalje biti zanimljiva i važna, iako 
ćemo konstatovati da imaju i problematične segmente i 
pokušati da ih objasnimo u vezi sa kontekstom u kom su 
nastala. Druga će pak, provučena kroz antikolonijalnu 
prizmu, biti osvijetljena kao dubinski rasistička, pa će 
se postaviti pitanje da li je potrebno takva djela i dalje 
tretirati kao klasike ili ne? Da li u priču uvesti umjesto, 
ili pored njih, djela koja daju glas iskustvima onih 
koji su bili žrtve rasizma? To nisu laka pitanja, niti se 
mogu riješiti brisanjem jednog korpusa i prostom 
zamjenom drugim. U krajnjem, ućutkivanjem različitih 
poetika i dominacijom jedne, zapadne kolonijalne, 
smo i došli do trenutne verzije klasičnog kanona.
 
Književna teorija stalno razvija nove alate u kontaktu sa 
drugim humanističkim naukama, to analitičko bogatstvo 
može se koristiti da se kanonska djela „oslobode“ patine 
nedodirljivosti i posljedično, dosade. Klasici mogu biti 
duhoviti, relevantni i za današnji trenutak, samo ako 
naučimo kako da ih čitamo van strogih okvira. Ako odlučite 
da čitate neki od klasika bez opterećenosti onime što ste o 
toj knjizi već čuli, što mislite da bi trebalo da mislite o zapletu 
i stilu, sa otvorenošću da vam se možda i neće dopasti 
iskustvo čitanja ili način obrade ključnih tema, možda 
ćete otkriti jedan sasvim novi tekst, možda će vas „uvući“ 



125

u literarni svijet na način koji niste ni pretpostavili.[iv]

 
3. Potraga za izgubljenim blagom
 
Paralelno sa „oslobađanjem“ klasika jeste otkrivanje 
korpusa koji su izgubljeni ili sakriveni u prošlosti, jer nisu 
prošli prvu strogu ruku akademije koja ih je proglasila 
„manje vrijednim“. Kako bi određena djela bila uzdignuta, 
kako bi bila na pijedestalu „uzorne“ književnosti, toliko 
druge književnosti je vremenom zaboravljeno. Naravno, 
nemoguće je da u kanon uđu sve knjige ikada objavljene, 
ali stalno dopunjavanje kanona je višestruko nagrađujuće.
 
Feminističke teoretičarke i teoretičari, LGBTIQ+ 
zajednice, dekolonijalni istraživači i istraživačice, 
prevodioci i prevoditeljke sa malih ili podzastupljenih 
jezika, izdavači koji kroz svoje edicije objavljuju specifične 
žanrove, svi zajedno doprinose tome da se književno 
polje što više otvori i da do čitalaštva dođu različite 
poetike. Na ovaj način književni kanon ne ostaje polje 
visoke (čitajte: konzervativne i konzervirane) kulture već 
prostor koji se stalno nadograđuje i mijenja, u kojem 
učestvuju različiti akteri i akterke u književnom polju. U 
tom smislu, možda još uvijek nema književne pravde, i 
pod klasicima će se još neko vrijeme podrazumijevati i 
dominirati zapadni muški kanon, ali sada su barem sve 

[iv]	 Još jedan metod „oslobađanja“ klasika jeste njihova obrada 
kroz različite multimedijalne forme ekranizacije, video igre, 
grafičke romane.



126

više dostupne knjige koje mogu biti novi kontra-klasici.
 
Slično kao što čitanje klasika savremenim metodama otvara 
nove književne nivoe, tako i istraživački rad na otkrivanju 
zagubljenog korpusa sa sobom nosi osjećaj novine, 
obogaćuje naše književno „nepce“ za nepoznate stilove 
i poetike, komparativno dobijamo uvid u tačke gledišta 
koje su na marginama istorije i književnog polja. Kontriranje 
u ovom smislu znači preuzimati čitalačku inicijativu, dati 
priliku ne samo tradicionalnim klasicima već redovnije 
čitati i istraživati one do sada „nemoguće“ klasike.
 
4. Nesvrstani
 
Osim rodnog dizbalansa, evropocentrizam i 
kolonijalni pogled na sve druge kulture, okosnice su 
tradicionalno formiranih kanona. Zato je korisno 
uvesti pojam nesvrstanosti. Naime, Socijalistička 
Jugoslavija bila je specifičan oblik socijalizma na 
barem dva nivoa – unutrašnjem, koji se bazirao na 
principu samoorganizovanja; spoljašnjem na principu 
nesvrstanosti, odnosno „trećeg puta“ između Istoka i 
Zapada tokom Hladnog rata. Nesvrstanost je značila 
solidarnost onih koji su bili kolonizovani, što je u 
stvari većina svijeta, naspram kolonijalnih centara.
Ali šire gledano, nesvrstanost kao princip se može čitati 
kao opiranje binarnom načinu razmišljanja, između 0 i 1, 
između čvrstih rodnih, nacionalnih, ili drugih kategorija. 
Nesvrstani su oni koji shvataju da je nametanje strogih 
kategorija ne samo nemoguće, već i nasilan proces 



127

kontrole. Jer uvijek će biti onih koji žele da iskoče, koji 
se ne mogu ugurati u društveno zadate norme, pa će 
se onda možda i drugi ugledati na njih i zapitati se u 
čijem je interesu svrstavanje, razvrstavanje, ustrojavanje.
 
Korpus koji nasljeđuje vrijednosti nesvrstanosti u našem 
regionu jeste postjugoslovenski. Ne samo u imenu, već 
i kroz težnju da se opire nacionalnim kanonima, da 
prevazilazi poetike poslušnih konzervativnih poetika. Ali, 
to je nesvrstanost na prvom koraku. Jer i u ovoj koncepciji 
postoje čitavi korpusi koji su nevidljivi. Na primjer, otvara 
se pitanje odsustva literature napisane na makedonskom 
i slovenačkom, kao i na drugim jezicima koji se govore 
u ovdašnjem regionu poput albanskog, mađarskog, 
rumunskog, bugarskog, uz književnost nastalu u dijaspori. 
Takođe, najčešće ćemo kao primjere jugoslovenske, pa 
onda i postjugoslovenske književnost, uvrstiti stvaralaštvo 
profesionalnih pisaca i književnica sa objavljenim 
knjigama. Amaterska umjetnost, poput one koja je nastajala 
u fabrikama u toku samoupravnog socijalizma, neće biti 
zastupljena. Potom, književnost koja je okarakterisana kao 
“didaktička”, ili eksplicitno socijalistička, takođe će biti na 
marginama, u kanon će prije ulaziti djela autoriteta kao 
što je Miroslav Krleža. Žensko autorstvo socijalistkinja[v] 
još uvijek je predmet proučavanja po pravilu samo 

[v]	 O feminističkom čitanju debate na ljevici v. Stanislava 
Barać, Feministička kontrajavnost: žanr ženskog portreta u srpskoj 
periodici 1920. do 1941. (Institut za književnost i umetnost, 
Beograd 2015.)



128

feministkinja i saveznika, ali nije prepoznato kao dio 
jugoslovenske književne tradicije, na način na koji su to 
liberalne ili čak konzervativne književnice. Koliko nas 
je, kada je u pitanju recimo korpus srpske književnosti, 
čulo za Milku Žicinu, u odnosu na Grozdanu Olujić?
 
Nesvrstanost kao suprotnost klasičnom kanonu koji se 
konstituiše kroz razvrstavanje književnih djela hijerarhijski, 
politički netransparentno prikrivenog desnog usmjerenja, 
zasnovano na kompeticiji, svojevrsnom rat raceu kroz 
književne nagrade i državne subvencije za autorstvo, 
isključivanju, nepotizmu unutar književnih zajednica koje 
su povlašćene. Nesvrstani kontra-kanon gradio bi se na 
ljevičarskim principima, na presjeku feminizma, kvira, 
dekolonijalizma, ekokritike kao najširem okviru kroz 
koji bi mogli da se formulišu najrazličitiji stilovi, poetike, 
bez ikakvih žanrovskih ili formalnih ograničenja, sa 
idejom da kreativno stvaralaštvo ne znači utrkivanje već 
stvaranje prostora za zajedništvo između onih koji pišu, 
onih koji analiziraju i čitaju. Zato kanonska nesvrstanost 
podrazumijeva ponovno kritičko čitanje klasika, otkrivanje 
nepravedno izgubljenih korpusa i otvorenost za istraživanje 
mnoštva poetika izvan regionalnih ili evropskih književnih 
granica, kroz blisku saradnju čitalaštva sa autorstvom.
 
5. Ogledalo, ogledalce moje
 
Nijedna naša književna zajednica nije imuna na potrebu za 
kanonizacijom. Sa pojedinim djelima se taj proces odvija 
gotovo u realnom vremenu, koji počinje sa masovnim 



129

pozitivnim kritikama i književnim nagradama, da bi 
na kraju kanonsko djelo dobilo status klasika ulaskom i 
višegodišnjim zadržavanjem u školske silabuse i spiskove 
lektire. Pozitivne kritike i nagrade u skorije vrijeme su 
neodvojivi od raznoraznih tržišnih strategija, koje uključuju 
agresivne reklame na društvenim mrežama, hajpanje 
pojedinih autora ili autorki. U slučaju autorki najčešće se 
komunicira neoliberalna ideja girl poweri, jer izdavači svjesni 
činjenice da su čitateljke značajan dio publike igraju i na 
tu kartu. Na kraju ništa nije sporno u tome da su pojedina 
književna djela popularnija kod publike, ili da se poetski 
više uklapaju sa očekivanjima izdavača i kritike. Ipak, ono 
što u tom toku biva sve očitiji problem jeste to da što se 
djelo više približava statusu klasika (čak iako je u pitanju 
savremeno djelo koje se opire kulturnom mejnstrimu), to 
opada njegova kritička recepcija, te se čitanja svode ili na 
deskriptivne ili na (uglavnom suvoparne) naučne analize.
 
Dakle, prvi korak kontriranja u ovom slučaju jeste da se dobro 
pogledamo u ogledalo, da vidimo kojim se to trendovima, 
reklamama, ideološkim zabludama, predefinisanim 
okvirima čitanja nismo uspjele i uspjeli oduprijeti. Bez 
kritike i čitalačke samokritike nije moguće kontriranje 
kanonu. Ali to nije moguće uraditi samo individualistički, 
već je dio stvaranja čitalačkih zajednica koje su otvorene 
za različite prakse čitanja, koje kolektivno promišljaju kako 
iznova i iznova širiti kanone. Nužno je da demistifikujemo 
procese postajanje knjiga klasikom, da se odreknemo 
nemogućeg zahtjeva za „vrhunskim“ kriterijima prema 
kojima ćemo prepoznati „izuzetna“ djela. Umjesto toga 



130

možemo učestvovati u osmišljavanju novih poetika kroz 
čitanje što je moguće nesvrstanijih korpusa. Čak i ako 
ne možemo da se u potpunosti odupremo privlačnosti 
kanona, možemo ga toliko razlučiti i umnožiti, da njegovo 
postojanje u klasičnom smislu više ni ne bude nužno u 
književnoj praksi, kritičarskim čitanjima ili školama.
 
Tim su se principima vodile Pobunjene čitateljke kad su 
pokrenule izbor Štefica Cvek, kao sponu između različitih 
književnih zajednica – od kritičarskih, preko autorskih, do 
čitalačkih. Savremena praksa kanonizacije ne ide „od gore“, 
nju ne legitimišu neupitni autoriteti, već se stvara i legitimiše 
kroz pobunjene čitalačke zajednice. Simbolički rečeno, ne 
ogledamo se samo u jednom zrcalu, već se nalazimo u 
prostoriji sa ogledalima, koja se zrcale jedna naspram i u 
drugima, gdje se kategorije umnožavaju i destabilizuju, 
i koja nema jasnog početna niti zacrtanog kraja.



131

Preporuke za čitanje

Barać, Stanislava. Feministička kontrajavnost: žanr ženskog 
portreta u srpskoj periodici 1920. do 1941. (Institut za 
književnost i umetnost, Beograd 2015).

Jovanović, Tatjana. Knjiženstveni grad. Konstituisanje ženskog 
kanona u srpskoj prozi 1990–2010. (FILUM, Kragujevac 
2017).

Lukić, Jasmina. “Poetics, politics and gender”. In Women 
and Citizenship in Central and Eastern Europe, 225-243. 
(Taylor and Francis 2017).

Matijević, Tijana. From Post-Yugoslavia to the Female 
Continent. ([transcript] Verlag, 2020).

Omeragić, Merima. Post/jugoslavenska antiratna ženska 
proza: doktorska disertacija. (Univerzitet u Beogradu – 
Filološki fakultet, Beograd 2023).

Postnikov, Boris. Književna republika Jugoslavija. (Durieux, 
Zagreb 2025).



IZDAVAČ
Kulturtreger
Martićeva 14d, HR-10000 Zagreb
TELEFON: +385 [0]1 4616 124
E-MAIL: booksa@booksa.hr
URL:  www.booksa.hr

BIBLIOTEKA Kritika
UREDNICE Miljenka Buljević i Ivana Dražić  
LEKTURA I KOREKTURA Ivana Dražić
OBLIKOVANJE Janko Pavlović
PISMA Baskerville, Antarctican Headline
PAPIR Book Holmen 80gr/m2
TISAK Sveučilišna Tiskara
NAKLADA 300

Zagreb, studeni 2025.

Publikacija je tiskana uz financijsku podršku Grada Zagreba, 
Nacionalne zaklade za razvoj civilnog društva i Zaklade Kultura 
nova. Mišljenja izražena u ovoj publikaciji odražavaju isključivo 
mišljenja autora i ne izražavaju nužno stajalište donatora. 

ISBN: 978-9-53825-634-9

9 789538 256349


