POLITIKE
STVARANJA
KANONA



NASLOV IZVORNIKA

Politike stvaranja kanona

Copyright © 2024 Vladimir Tasi¢
Copyright © 2024 Mirela Daki¢
Copyright © 2024 Lamija Milisi¢
Copyright © 2024 Mirnes Sokolovi¢
Copyright © 2024 Nada Bobici¢

ISBN 978-953-8256-34-9

CIP zapis je dostupan u racunalnome katalogu Nacionalne 1
sveucilisne knjiznice u Zagrebu pod brojem 991005917766409366.



Zagreb, studeni 2025.






uvoD

Rasprava o kanonizaciji u knjizevnosti traje vise od
stolje¢a i ¢ini se da je o kanonu 1 kanonima sve receno, ali
svakodnevna praksa pokazuje da se usprkos tome politike
kanonizacije sporo mijenjaju. Kako je knjizevna kritika
jedan od protagonista te price, Kulturtreger je krajem
2024. godine organizirao svoj godisnji krticarski kolokvij
upravo na temu uloge knjizevne kritike u perpetuiranju,
dekonstrukciji odnosno transformaciji kanonizacije. Bavio
se mehanizmima, strategijama i taktikama koje se koriste
u kanonizaciji knjizevnosti: od nagrada, festivala, do
akademije 1 marketinga s fokusom na postjugoslovenski
prostor. Njega smo definirali kao “poluperiferiju” pri
¢cemu se taj pojam koristio kao djelatni koncept koji s
jedne strane otvara prostor raspravi o odnosima moci
izmedu centra 1 periferije u geo-kulturno-politickom
smislu, a s druge strane o moguéim emancipacijskim
potezima izmedu centra i periferije u kulturtregerovskom
smislu. Tekstovi u ovom zborniku rezultat su uvida
nastalih u razgovorima izmedu kriticara, urednika,
knjizevnika 1 citatelja na spomenutom kolokviju.

Kanonom se smatra drustveno prihvaéen izbor najvaznijih
knjizevnih djela jednog podrucja ili tradicije koja se stoga
poducavaju u skoli1proucavaju na fakultetu, odnosno djela
za koja bi svatko trebao barem cuti ako ih ve¢ nije morao
procitati. Ova definicija, medutim, ne govori nista o tome
kako se on stvara, tko odlucuje o izboru knjizevnih djela
te kako on postaje drustveno prihvacen? Termin se dalje



usloznjava definiranjem podrucja na kojem kanon postaje
kanon. Sto to podrucje omeduje? Jesu li to geografske,
politicke, jezicne, kulturne, estetske ili ine granice?

U temu nas uvodi tekst Vladimira Tasica Kanon
kaleidoskop. Koristeci ideju kaleidoskopa koji nakon svakog
prodrmavanja daje drugu sliku, Tasi¢ trazi odgovor na
tri osnovna pitanja: Sta je ono $to je postojano, Sta opstaje
(ako i$ta opstaje), uprkos brojnim razdrmavanjima kanonske
slike? Rakav je to aparat u kom nastaje ono Sto zovemo kanon?
Sta znaci “prodrmati” takav aparat? Postavivii tezu da je
kanon efekt knjizevnog polja, za koju priznaje da samo
1zmjesta problem, Tasi¢ daje kratki povijesni pregled
razliciti teoryjskih pristupa valorizaciji, prepoznavanju,
oko kanona u potrazi za povijesnim zakonitostima 1
invarijantama njegovog stvaranja 1 preslagivanja u nadi da
binam to “moglo nesto reci o sistemu kao celini” u kojem
centar, periferija 1 poluperiferija supostoje kao dinamicki
elementi. Albaharijev opus tako oprimjeruje invarijantu
jednog ili vise knjizevnih polja te pokazuje da se “politike
stvaranja kanona, kao 1 kritika kanona, ne mogu razumeti
direktnom primenom teorijskih proizvoda metropole.”

U tekstu Strategye feministickog citanja kanona Mirela Daki¢
poziva se na jos jednu “invarijantu” knjizevnog polja,
Dubravku Ugresi¢, 1 njezinu kritiku kanona kao jednog
od klju¢nih mehanizama knjizevne institucije. Dakic¢ tvrdi
kako je feministicki odnos prema kanonu 1 dalje jedno od
intrigantnijih pitanja koja mozemo postaviti o dinamici



mocdi u knjizevnom polju te da feministicki odgovor na
kanon nije homogen. Medutim, ne smatra da je kriticka
zadaca zavrsena ukljucivanjem imena bilo u kanon ili u
protukanon ve¢ postavlja pitanje “kakvom koncepcijom
knjizevnosti barataju dosadasnje feministicke kritike
kanona te u kojoj mjeri one nastoje intervenirati u
kategorijalni aparat znanosti o knjizevnosti, a time 1 u
same procedure kojima se 1 kanon 1 protukanon, kao
1 knjizevna povijest, grade 1 uspostavljaju?” U tom
kontekstu Daki¢ razmatra potencijale jugoslavenskog 1
postjugoslavenskog knjizevnog prostora u promisljanju
pojma kanona kao 1 mnjegovih alternativnih
koncepcija pri ¢emu istice pojam transnacionalne
knjizevnosti 1 zagovara “subverzivna, izdajnicka
¢itanja 1 kanonskih djela 1 njithovih ¢uvara 1 arbitara”.

Lamija Milisi¢ u tekstu Ranonizacya 1 kriticks fetisizam polazi
od pretpostavke da kanonizirano djelo postaje predmet
postovanja odnosno feti§ odan statusu quo aktualne
drustvene ideologije koje se kanonizacijom “oslobada”
drustvenih okolnosti u kojima je nastalo te na primjeru
nacionalnih knjizevnosti koje se kanoniziraju za vrijeme
1 nakon ratova 90-tih godina 20. stolje¢a razmatra odnos
izmedu knjizevnog kanona 1 politika identiteta. Milisi¢
analizira ulogu knjiZeve kritike 1 teorije u kanonizaciji koja
se “zasniva na teznji za uspostavom opceprihvacenog
vrjednosnog sistema” bilo da je motivirana odrzavanjem
trenutno vladajuce ideologije 1ili revalorizacijom
vladajuceg kanona. U tom smislu predlaze da “imanentna
kritika 1 kriticki fetiSizam pruzaju moguénost distance



spram univerzalisticki uspostavljenith normi drustva”
te mogu “ukazati na njegove ideoloske implikacije”.

Evociraju¢i Pascale Casanova, tekst Mediteranska knjiZevna
republika: jedno nalicie (post)jugoslovenskog kanona Mirnesa
Sokolovi¢a nudi alternativu knjizevnom kanonu koji
uspostavlja etnicka filologija u kontinuitet nacionalne
knjizevnosti. Kroz interpretaciju djela iz razlicitih
jezicnih, povijesnih 1 geografskih tocaka na Mediteranu
povezuje postjugoslavenski prostor sa sirom sredozemnom
knjizevnom republikom na “translingvalnoj geoestetskoj
mapi koja se rasklapa 1 sklapa, neovisno o granicama
(bivsih 1 novih) drzava, jezika 1 naroda.” Sokolovié
tako u fokus svoje interpretacije stavlja prefiks #rans
na jezicnost, nacionalnost, temporalnost kritizirajuéi
povijesnu regresiju od kozmopolitizma do nacionalizma
1 ukazujuéi da je “mnogo detalja u mediteranskim
tekstovima moralo (...) biti zanemareno, da bi se uklopilo
u stabilan narativ o nacionalnim (knjizevnim) istorijjama’.

Inspirirana feministickim, kvir, de- 1 antikolonijalnim,
marksistickim 1 drugim teorijama, ali 1 kolektivistickim
kriticarskim praksama u regiji Nada Bobici¢ u svom tekstu
Kontriramge kanonu — 5 prakticnih predloga predlaze razlicite
nacine za to kontriranje. Ona zagovara knjizevne suradnje
uregijiiotvorene kanone kao otpor nacionalnim kanonima
“koji su u sluzbi odrzanja nacionalnih elita”. Kontrirati
kanonu se moze 1 ¢itanjem klasika “kroz razlicite analiticke
perspektive” poput feministicke, kvir ili antikolonijalne, a
mogu se naciidragulji kroz “istrazivacki rad na otkrivanju

8



zagubljenog korpusa”. Bobici¢ predlaze “nesvrstani
kontra-kanon” temeljen na ljevicarskim principima, na
presjeku feminizma, kvira, dekolonijalizma, ekokritike
kroz koji bi se mogli formulirati najrazlicitiji stilovi,
poetike, bez ikakvih zanrovskih ili formalnih ogranicenja.
On bi bio voden idejom da “kreativno stvaralastvo ne
znacl utrkivanje vec stvaranje prostora za zajednistvo
izmedu onih koji piSu, onih koji analiziraju 1 ¢itaju”. 1
konacno smatra da je nuzna demistifikacija procesa
postajanja knjiga klasikom kao 1 odbacivanje zahtjeva za
“vrhunskim” kriterijima prema kojima ¢emo prepoznati
“izuzetna” djela. Dapace, potrebno se pogledati u
ogledalo 1 vidjeti “kojim se to trendovima, reklamama,
ideoloskim zabludama, predefinisanim okvirima ¢itanja
nismo uspjele 1 uspjeli oduprijeti”. Gotovo kao odgovor na
pitanje Mirele Daki¢, Bobici¢ predlaze prakse kanonizacije
koje kre¢u odozdo kroz pobunjene citalacke zajednice.

Ako postoji jedna misao vodilja medu ovim tekstovima,
onaje daje kanon klimavi temelj proucavanja knjizevnosti.
On je kao 1 samo misljenje, bez njega je tesko, a s njime
jos teze. Ovaj zbornik stoga nema namjeru pojasniti ve¢
dodatno zakomplicirati ionako kompliciranu raspravu
o knjizevnom kanonu i nacinima na koje se on stvara.






Vladimir Tasié

Kanon, kaleidoskop!

[i] Tekst se temelji na predavanju odrzanom u okviru kolokvija
“Politike stvaranja kanona na poluperiferiji”, Booksa,
Zagreb, 5.10.2024.

11



Termin “poluperiferija” sugerise nesto izmedu metropole
1 periferije, centra 1 margine, ni med javom ni med snom.
Znacenje ovih termina 1 njihovih rekombinacija, za mene
bar, nije ¢vrsto odredeno. Zivim u jeziku metropole, ali
na totalnoj periferiji, na selu u kanadskom tzv. primorju,
daleko od centara knjizevnog univerzuma, pa mi se ¢ini
da sam prihvatanjem poziva da napisem ovaj tekst dosao
u samo srediste kulturnih zbivanja, a ne u meduprostor
koji sebe definise kao ne-bas-periferiju-ali-ipak-ipak. Zasto
“poluperiferyja” a ne, recimo, “polumetropola”? To bi
zvucalo neskromno, neotesano? Mi “znamo svoje mesto”.

PrimerKanadepokazujedalogikapojmovapostkolonijalne
teorije, koji terminoloski uokviruju neke rasprave o
kanonu, nije binarna. Kanada je istovremeno kolonija 1
kolonizator koji se tek poceo stidljivo suocavati, uglavnom
u simbolic¢koj ravni, sa sopstvenom brutalnom 1 ne tako
davnom istorijom; vezana je za jezike metropole, engleski
1francuski, 1 u tom smislu je deo centra, no istovremeno je
sporedna figura, u senci americke ekonomske 1 kulturalne
hegemonije. Uostalom, Kanada nije monolit: unutar nje
postoji podela na centar 1 marginu, a pojam Centralna
Kanada, kao pojam Centralna Evropa, ima vise politicke
nego geografske konotacije. Dakle, ako treba da “govorim”
1z dvostruke pozicije nekoga ko zivi u metropoli,
a pise na jednom od jezika poluperiferije, moram
priznati da pozicija nije dvostruka nego mnogostruka,
da se umnozava i1 grana dok o njoj razmisljam.

Naravno, mogu da pretpostavim na sta se misli kada

12



se ovde, dakle: u jednom od nasih jezika, govori o
poluperiferiji. Okruzeni smo prevodima knjiga o kojima
strasno raspravljamo “po centralnoevropskom vremenu”,
na par sati leta do Pariza i Berlina 1 Londona, a tamo
smo, knjizevno, prakti¢no nevidljivi. Ako David Albahari 1
Dubravka Ugresi¢ nisu u metropoli “kanonska” imena, ako
se Kisa, Andri¢a, Krleze, metropola seti samo kad mora,
poruka iz centra nije nedokuciva. Kis je jos davne 1980.
godine pisao: “Mi, Jugosloveni, smo marginalniiosta¢emo
marginalni. Kao kultura, kao literatura, mi ne postojimo,
ni u Parizu ni nigde u svetu. [...] Meni su poznata sva
imena francuske kulture, ja sa njima vodim svakodnevno
jedan apstraktan dijalog. Ali oni ne dele moy svet. [...]
Njihove teme su i moje; moje nikad nisu i njihove.”!

U drugom tekstu iz iste godine, Kis je ostriji: “Mi smo
egzotizam, mi smo politicki skandal [...] mi smo, uz
to, jos$ 1 lept suncevi zalasci na jadranskoj obali [...]
uspomene zalivene $ljivovicom. I to je sve. I mi jedva da
smo deo evropske kulture [...] Politika, to da! Turizam,
takode! [...] Ali ko ¢e, dodavola, da trazi knjizevnost u toj
zemlji! I ko bi bio u stanju da se razabere u tim njithovim
nacionalistickim govnarijama i u svim tim jezicima 1
dijalektima tako bliskim a tako razli¢itim (kazu), u svim
tim regijama 1 religijama!” Zahtevao je da budemo
ravnopravni knjizevni sagovornici, homo poeticus uprkos
svemu: “Ne bismo smeli da nasedamo na ofucani mit da

[i]  Kis, Homo poeticus, 310.

13



mi, Jugoslovaci 1 ostali Madari, treba da se odreknemo
literature, da mi treba da zabavljamo beli svet jedino
nasim politicko-egzoticko-komunarskim temama, da
mi moramo po svaku cenu biti samo homo politicus” .1

Bese to pre gotovo pola stoleca. U meduvremenu
se StoSta promenilo, a promenili smo se 1 mi ili bar
dominantne predstave o prvom licu mnozine iz
Kisovih tekstova koje citiram. Mozda je zato mogude
govoriti o gradaciji marginalnosti, o nizu ugnezdenih
balkanizama, kako je to nazvala Marija Todorova, ili
nizu ugnezdenih orijentalizama, kako je to nazvala
Milica Brki¢-Hayden, pozivajuéi se na Saida. Uzor
za ove varijacije doveo je u svoje vreme do kritickog
razdrmavanja 1 reforme kanona unutar metropole.

Protresanje kanonailustrovano je metaforom kaleidoskopa
u naslovu. Imamo sliku, “kanon”, zatim dobro
prodrmamo aparat 1 dobijemo drugu sliku. Kaleidoskop
je samo karikatura, no ¢ini mi se da ima neku vrednost
jer ukazuje na nestalnost, podloznost promeni, 1 stoga
na pitanje na koje se moramo vratiti: sta je ono $to je
postojano, Sta opstaje (ako iSta opstaje), uprkos brojnim
razdrmavanjima kanonske slike? To je jedno od pitanja,
a ima 1 drugih. Kakav je to aparat u kom nastaje ono
$to zovemo kanon? Sta znadi “prodrmati” takav aparat?

[ii]  ibid., 90, 92.

14



Mogu ukratko re¢i da je kanon efekat knjizevnog
polja. Time sam samo izmestio problem 1 postavio
drugo pitanje: Sta je knjizevno polje? To je Bourdieuov
koncept, pozajmljen iz prirodnih nauka, po labavoj
analogiji sa poljem sila. Ne znam na $ta je tacno mislio,
mozda na gravitaciono ili magnetno polje, no pise
o polju “u njutnovskom smislu rec¢i, u okviru kojeg
deluju drustvene snage, privlacenja i odbijanja”.l"]

Tako dobijamo nekakvu nebesku mehaniku knjizevnosti,
gde supolozaji knjiga, pisaca, knjizevnih pokreta, uslovljeni
silnicama $irth drustvenih fenomena (politika, trziste,
Institucije sistema) — knjizevno polje nije izolovano, ono je
podredeno sirem poljumoc¢i—aliispecificnom dinamikom
knjizevnosti, akademskom 1 novinskom kritikom,
polemikama, uplivom novih formi koje traze mesto u
knjizevnom sistemu 1 odreduju se u odnosu na prethodno
uspostavljene pozicije 1 u odnosu na siri drustveni kontekst.

Otprilike, to ovako izgleda. “Napisao sam Madame Bovary
da bih iznervirao Champfleuryja”, veli Flaubert, dakle
odreduje se uknjizevnom polju uodnosu napoziciju drugog
autora, ali ne samo u odnosu na njega; autorov rakurs je
znatno siri kada pise o ocekivanju da ¢e Salammbé “nervirati
burzoaziju”. Kada se ova i druga pozicioniranja objedine
u meta-pogledu sociologa, dobijamo novo tumacenje
Flaubertove izjave u epigrafu Bourdieuovih Pravila umetnost:

[iv]  Bourdieu, The Rules of Art, 9.
[v]  ibid., 56, 50.

15



“pisac ne pise ono Sto hoce”. Odnosno, ono §to pisac
“hoce” da pise vec je na neki nacin oblikovano poljem.

Bourdieu, jasno, ne pokusava da ekshumira socijalnu fiziku
1 uvede deterministicku formulu koja predvida buduce
pozicije autora 1 knjiga. Pojam polja je metafora koja
ilustruje osnovnu tezu: promene u sistemu knjizevnosti, pa
1u konstrukeiji kanona u tom sistemu, podlozne su nekim
socioloskim zakonitostima. Te su zakonitosti, kakve god
bile, verovatno slozenije na poluperiferijinego u Francuskoj
1z doba koje Bourdieu razmatra, jer je 1 polje moci na
nasoj polumargini tesko izolovati od efekata polja moci
metropole. Kod nas je kao 1 obi¢no sve komplikovanije.

Kod Morettija, u tekstu o apstraktnim modelima knjizevne
istorije, nailazimo na drugu metaforu iz prirodnih nauka.
“Tako veliko polje ne moze se razumeti tkanjem zasebnih
deli¢a znanja o pojedinacnim sluc¢ajevima: to je kolektivan
sistem 1 trebalo bi ga sagledati kao takvog, kao celinu”, pise
Moretti, pozivajuci se na autoritet Fernanda Braudela,
koji uvodi sliku iz statisticke mehanike. Braudel govori
o ogromnom broju kocaka koje se kotrljaju 1 odreduju
individualne istorije ali je zbirni efekat ovih slucajnosti
podlozan nekim zakonitostima: “neodredenost,
onda, u domenu individualne istorije; ali u domenu
kolektivne istorije — jednostavnost i doslednost.”M!
Polje je presiroko 1 nemoguce ga je obuhvatiti metodom

[vi]  Moretti, “Graphs, Trees, Maps”, 68.

16



detaljnog citanja svega Sto je objavljeno. Za jednu
racionalniju istoriju knjizevnosti, a to je bio Morettijev
cilj, potrebne su nove metode, nesto kao data analytics.

To su bili zaceci digitalne humanistike. Tehnike 1
tehnologije su u meduvremenu otvorile nove moguc¢nosti.
Pojam knjizevnog polja sada se moze ilustrovati metaforom
dinamicke mreze ili grafa.! Ova oblast matematike
primenjuje se u analizama drustvenih mreza, gde se
razmatraju mere centralnosti u mrezi, mere uticaja i
afiniteta, obrasci formiranja grupa. Nesto slicno moglo bi
se zamisliti 1 u knjizevnosti: mreza bi obuhvatila knjizevne
tekstove, tekstove novinske 1 akademske kritike, intervjue,
polemicke 1 autopoeticke eseje. To zahteva ogroman
pripremni rad, digitalizaciju korpusa relevantnih tekstova,
1 mozda bi dalo razli¢itu sliku kanona. Ima istrazivanja
u digitalnoj humanistici koja idu u tom smeru.

Tako bismo, uprkos prizivanju modernije nauke, ipak
samo jo$ jednom izmestili problem kanona. Doduse,
politika stvaranja kanona bi u tom izmestanju postala
jasnije vidljiva jer bi bila sazeta u pitanje definicije

[vii]  Moretti pominje “grafove” u naslovu, ali misli na grafikone,
na primer grafikon broja objavljenih romana u odredenom
periodu. Termin “graf” u matematici ima i drugo
znacenje, relevantnije za metaforu mreze. Videti https://
en.wikipedia.org/wiki/ Graph_theory#Applications ili
https://en.wikipedia.org/wiki/Social_network_analysis

[viil]  Videti npr, Houston, “Measuring Canonicity” 1 tamo
pomenute reference.

17



povezanosti dva elementa knjizevne mreze. Da li su
knjige ili autori povezani po stilskoj ili tematskoj slicnosti,
po politickom afinitetu, po bibliografski eksplicitnom ili
poeticki implicitnom pozivanju jednog teksta na drugi?
Svaka od mogucih definicija mozda bi dala razli¢itu sliku
knjizevnog polja 1 kanona kao efekta polja. U jednoj
studiji francuske knjizevnosti XIX 1 XX veka, objavljenoj
u Casopisu zanimljivog naziva, fournal of Cultural Analytics,
autori razlikuju pet kategorija kanona: skolski kanon
(lektira), akademski kanon (knjige sa spiska za agrégation
de lettres modernes), 1izdavacki kanon (edicija Pléiade),
kriticarski kanon (prestizne nagrade), politicki kanon (150
naslova u izboru francuskog Ministarstva obrazovanja).™

Zasto samo pet? I trziste stvara svoj kanon, u formi
spiskova bestselera. Uostalom, nisu li “lose” knjige
takode znacajne, katkad 1 vaznije od “dobrih” ili
“kanonskih” — Orwell je smatrao da jesu — te
tako zasluzuju sopstveni kanon? (Anti-kanon je ipak
kanon.) Tako se vrac¢amo na pitanje kriterijjuma
kojima se odreduje Sta ulazi u “kanon”, 1 povezano,
ali ne manje vazno pitanje: koliko nam kanona treba?

Poceci prakse pravljenja spiskova knjiga ili autora vrednih
paznje, npr. Palatinska antologya devet lirskih pesnika,
pripisuju se bibliotekarima iz helenske Aleksandrije.
Hrisc¢anski priredivaci su preuzeli ovu ideju 1 primenili

[ix] Barré et al., “Operationalizing Canonicity”.

18



je na zvani¢no-odobren izbor biblijskih tekstova.
To je bilo nesto “autoritativnije” od subjektivno-
ljudskog izbora bibliotekara: ne samo antologija, vec
“kanon”, religijski obavezuju¢ standard. U narednoj
varijaciji, “kanon” postaje spisak svetaca odobrenih
— kanonizovanih — eklesijjastickim autoritetom.

U tom kontekstu, na pitanje “Koliko nam kanona
treba?” mogao bih da odgovorim: nula. Sta ée
nam spiskovi knjizevnih svetaca, kanonizovanih
odobrenjem ovog ili onog autoriteta? Medutim, razni
kanoni postoje. Da budem iskren, imam 1 ja svoj
privatni kanonci¢, garantovan autoritetom moi-méme,
ali se svaki ¢as menja usled oStroumne samokritike.

Knjizevnikanoni, kriterjjumiizbora, predmetsuneprestane
kritike, nisu staticni jer ni knjizevno polje nije staticno. Ako
se koristimo metaforama iz fizike 1 matematike, kao $to
rade Bourdieu, Braudel, Moretti, trebalo bi po analogiji
da nas zanima 1 pojam invarijante. Ukoliko u dinamickom
sistemu (knjizevnom polju) uocimo element koji je postojan
1 opstaje kroz znacajne promene, to bi nam moglo nesto
re¢i o sistemu kao celini. Radi ilustracije, predlazem
besmisleno kratku 1 kompletno proizvoljnu turu kroz
istoriju sporova u knjizevnom polju. Mozda ¢emo uociti
neke zakonitosti, neke istorijske invarijjante. Mozda ne.

Kritika knjizevne kanonizacije kao uzdizanja

bogomdanim autoritetom (koji u sekularnom svetu
prisvajaju trziste, akademija, drzava) nije nimalo nova.

19



Problem je predstavljen ve¢ u Aristofanovoj komediji
Zabe. Tu se bog Dionis brine o padu kvaliteta atinske
drame 1 teatra u doba Peloponeskog rata, te odlazi u
Had kako bi velikog tragicara Euripida vratio u zemaljski
zivot. Tamo zatice scenu u kojoj nedavno preminuli Eshil
nemilosrdno kritikuje Euripida 1 osporava mu status
najveceg tragickog pesnika. Dionis mora da presudi ko
je od njih dvojice vredan titule. Ukratko, kod Aristofana
imamo ranu parodiju koncepta kanona, kritike kanona 1,
danas bismo rekli, borbe u knjizevnom polju — u Hadu.

Eshil: “Reci mi ti, Evripide, zbog cega je pesnik cenjen?”
Euripid: “Uzdizemo svetu moral, razvijamo svetu
razum, mi ¢inimo da ljudi $irom sveta budu bolji.”™

Slican stav nalazimo kod Novalisa 1 Shelleyja. Novalis
pise da je poezija vrsta mentalne higijene: “poezija je
velika umjetnost stvaranja transcendentalnog zdravlja.
Pjesnik je, dakle, transcendentalni lije¢nik.”k Za
Shelleyja, “poezija jaca [...] organ covekove moralne
prirode kao $to vezba jaca organizam.”k Poezija je
teretana duha; pesnik je instruktor moralnog aerobika.

[x]  Ovajidrugi navodi iz Zaba preuzeti su iz odlomka u:
Milosavljevi¢, Teoryjska misao o knjizevnosti, 22-26. (Prevod
Radmile Salabalic.)

[xi]  Milosavljevi¢, Teoryska misao o knjizevnost, 184. (Prevod
Miroslava Bekera.)

[xii]  Shelley, A Defence of Poetry.

20



U Zabama, Eshil na to odgovara: “Al’ mi neko pamet
soli!” Medutim, 1 sam tvrdi da gradane poducava etici,
doduse etici epskog junaka: “Da razdrmam gradanina,
pa da dipi i1 zapne da ubija [kao heroji iz epa] ¢im ga
prene trube jeka.” Kako ne moze da ospori princip
moralnog poducavanja kao merilo knjizevne vrednosti,
Eshil napada Euripidovo postovanje tog principa. Euripid
opisuje “kurve, Fedre razne, Stenobeje”, a takve price ne
samo da ne razvijaju moral nego mu Stete. Eshil tako
formulise uobicajeni argument o drustvenoj odgovornosti
pisca: “Fine gospe sad kukutu ispijaju — Belerofont to ih
ucl, u praksu je to ve¢ uslo!” Euripid se brani tezom da je
“stvarnosni” pisac, uvodi govorni jezik, verno prikazuje
realnost, §to je moralan c¢in. Eshil je nemilosrdan:
“Poroke pesnik mora da prikriva, a ne da ih jo$ na sceni
u stihove izliva.” Dvadesetih godina proslog veka, mozda
bi pokrenuo tuzbu protiv Uliksa 1 Madame de Maupin za
opscenost, kao njujorsko Drustvo za suzbijanje poroka.
Knjizevni spor u Aristofanovoj komediji ostaje nerazresen
dok se u raspravu ne uvedu elementi Sireg polja modi,
odnosno pitanje politickih stavova autora. Euripid
podrzava povratak oligarha na vlast, a Eshil predlaze da se
obnovi atinska flota 1 da se napadne Sparta. Dionis donosi
presudu: Eshil je pobednik knjizevnoteorijskog duela.

Dakle, vidimo da su neke forme borbe =za
poziciju u knjizevnom polju davno ustanovljene.

Koristim ovde mracne privilegije pripovedaca da bih
nas 1z Hada teleportirao u polje engleske knjizevnosti.

21



Ono je relevantno jer ilustruje nastanak jednog kanona
u okviru borbe za status nove akademske discipline, a
relevantno je 1 kao objekat kasnijih kritika kanona.

Studije engleske knjizevnosti su u izvestaju Kraljevske
komisije iz 1877. godine opisane kao adekvatne “za Zene
i drugorazredne i tre¢erazredne muskarce”.M Tac¢nije,
studije engleske knjizevnosti nisu tada ni postojale kao
akademska disciplina. Ono §$to nazivamo engleskim
kanonom zapravo je rezultat reforme univerzitetskih
programa. Dabi mogla biti zasnovana nauka o knjizevnosti
na engleskom jeziku, bilo je neophodno definisati objekat
te nauke. Na prestiznim univerzitetima, gde je obrazovana
elita ¢ija odanost poretku 1 dominantnom sistemu vrednosti
nije bila u pitanju, kanon (spisak “velikih knjiga”) je bio
vezan za proucavanje klasika, za filologiju, filozofiju,
stvari visoke kulture. Za nize klase vazila su druga pravila.

Engleska literatura je u pocetku bila deo programa
opismenjivanja u okviru radnickih koledza 1 vecernjih
skola, 1stoga je morala biti politicki kontrolisana. Prikladna
knjiga (za raju), kako pise u jednom tekstu iz 1891. godine,
trebalo je da se bavi indoktrinacijom 1 pobudivanjem
patriotskih osec¢anja: “ljudima je neophodna politicka
kultura, vaspitanje koje se tice njihovog odnosa prema
drzavi 1 duznostima prema njoj; potrebno ih je, takode,
sentimentalno impresionirati predstavljaju¢i im na

[xiii] Eagleton, Literary Theory, 27.

22



zivotan 1 privla¢an nacin, kroz legende 1istoriju, herojske
podvige i patriotske primere.”™ Eto jo§ jedne invarijante?

U tom svetlu gledano, borba F. R. Leavisa u prvih nekoliko
decenija XX. veka za uspostavljanje kanona engleske
knjizevnosti, docnije objekta kritike postkolonijalne
teorije, s pocetka je bila vrsta progresivnog (relativno: u
odnosu na ponosno okostalu akademsku tradiciju) ili bar
reformskog zahvata. Bilo je naravno raznih problema.
Leavis je isprva odbacio Dickensa kao “zabavljaca”, ali se
posle predomislio, sto sugerise subjektivnost kriterijjuma.
U engleski kanon je dzentlemenski uvrstio, kako kaze
Eagleton, “dve 1 po zene, racunajuc¢i Emily Bronté kao
marginalan slucaj; skoro svi autori bili su konzervativei.”

Pojavljuje se onda novi pokret (ili vise pokreta) za reformu
kanona. Feministicka kritika imala je osnovane primedbe,
studentski protesti ohrabrili su propitivanje profesorskog
autoriteta, uspeh francuske Teorije-sa-velikim-T na
severnoamerickim kampusima igrao je znacajnu ulogu,
a postkolonijalna teorija pojavila se delom kao reakcija
na evrocentrizam citave knjizevnokriticke aparature.
Kako vidimo iz termina “metropola” 1 “periferija”,
postkolonijalna kritika nije bila samo vazan element
osporavanja engleskog kanona, veé¢ je prihvacena
kao model cak 1 kod nas, uz neke varijacije. Sama
¢injenica uvoza teorijskog proizvoda govori nam nesto

[xiv] 1ibid., 25.
[xv] 1ibid., 33.

23



o objektu te teorije: o moc¢i metropole, o hegemoniji.

Donald Sassoon definiSe hegemoniju kao trzisnu
dominaciju u izvozu kulturnih proizvoda, odnosno
neravnotezu izmedu broja prevoda tekstova iz metropole
na jezike margine 1 tokova u suprotnom smeru, prevoda
na jezike metropole sa margine.™ O tome postoje podaci.
John O’Brien, tadasnji urednik Dalkey Archive Press, pise
2003. godine da “knjige iz nekih 200 zemalja koje postoje
van americkih granica ¢ine infinitezimalno mali procenat”
objavljenih naslova, 1 dodaje: “U katalozima Knopfa,
Nortona, Vikinga, Harcourta, Farrar-Straus-Girouxa, za
otprilike poslednje dve sezone, nalazi se svega trideset jedan
naslov savremene strane poezije 1 proze. Tridesetjedan! I to
kod njujorskih kuca koje su vecito slavljene kao nastavljaci

9 [xvii]

plemenite tradicije ozbiljnog knjizevnog izdavastva.

[xvi] Sassoon, “On Cultural Markets”.

[xvii] Na zalost, ne mogu da lociram izvor ovog citata u neurednim
beleskama od pre dve decenije. Broj prevoda koji O’Brien
pominje je doista skandalozan, no mislim da je tu racunao
samo prevode kod velikih njujorskih izdavaca. U kasnijem
tekstu 1z 2013. navodi studiju National Endowment for the
Arts iz 1999., koja pokazuje da je te godine bilo 197 prevoda,
Sto ¢ini samo 3% ukupne izdavacke produkcije. U tekstu iz
2013. O’Brien daje tabelu broja prevoda u periodu od Sest
prethodnih godina, gde valjda ubraja sve americke izdavace,
ne samo velike njujorske kuce. U tom periodu u Sjedinjenim
Drzavama je objavljeno 8 prevoda iz “Srbije 1 Crne Gore”
(nemam pojma zasto th 2013. broji zajedno), 6 iz Hrvatske, 2
iz Slovenije, 1 po jedan iz Makedonije 1 Bosne 1 Hercegovine.
Ukupno 18 prevoda, u proseku po 3 godisnje, sa nase
“poluperiferije”. Prosli smo ipak bolje od Latvije (0 poena).
Videti O’Brien, “Translations, Part 5”.

24



Sassoon, c¢ini se, traga za jednostavnim merilom 1
uzima specifican simptom kao radnu definiciju opstijeg
fenomena. Ako ve¢ priziva metafore iz ekonomije, neke
uzroke trgovinskog deficita mogao bi da nade u svedocenju
urednika. Prevodna literatura naprosto nije dobar biznis:
“prosecni trosak za Dalkey Archive da objavi prevod je oko
$35,000-$40,000. U tipicnom slucaju, strana drzava c¢e
donirati recimo $7,000 za troskove prevodilaca, a prodaja
u prvoj godini ¢e generisati zaradu od oko $14,000. To je
gubitak od skoro $20,000.” Izdavaci prevodne literature
se stoga moraju oslanjati na fondacije za kulturu, no
“americke fondacije kao da su namerene da prevodnu
literaturu i druge kulture drze podalje od Amerike.”l
Postoje 1 drugi uzroci, koje je tesko kvantifikovati.
O’Brien opisuje razgovor sa jedne konferencije u
Parizu, gde je “imbecilan urednik 1z New Jorkera otprilike
izjavio da se prevodi previse knjiga sa francuskog 1 da
Amerikance, uklju¢ujuéi 1 njega, to ne zanima. Kao
da su Amerikanci uvredeni sugestijjom da bi trebalo da
Citaju vise francuskih knjiga; ispod tog stava krije se osecaj
da se sve $to je bitno desava u Sjedinjenim Drzavama 1
da zato nema nikakvog razloga da prate sta se desava
u drugim zemljama.”** A tu se govorilo o Francuskoj.
Sta onda mi moZemo ocekivati od anglofone metropole?

Ako se zapitamo kako nastaje takav stav, ne bi trebalo

[xviil] O’Brien, “Translations, Part 5.
[xix] O’Brien, “Interview”.

25



zaobici institucije visokog obrazovanja. O’Brien
pise: “Profesori ¢e se verovatno Strecnuti [...] ali,
bar kada je re¢ o knjizevnosti, dovoljno je pogledati
koji kursevi ukljuc¢uju knjizevnosti drugih zemalja.
O stranim knjizevnostima ne samo da ne predaju,
nego ih 1 ne citaju.”™! Ako je to ¢injenica, njena puka
konstatacija niSta ne objasnjava. Zasto ne citaju?
Prethodni navodi su 1z 2013. godine, dakle iz vremena
kada je postkolonijalna teorija uveliko etablirana na
univerzitetima koji saucestvuju u proizvodnji knjizevnog
aparata (teoreticara, kriticara, urednika, skola za pisanje,
pisaca). Kako je moguca takva zatvorenost u praksi
nakon nove reforme kanona u teoriji? I to postkolonijalne
reforme koja je trebalo da otvori knjizevni svet metropole,
da ga ucini prijemcivijim za knjizevnosti periferije,
a samim tim, valjda, 1 nase nestasne poluperiferije?

U potrazi za mogucéim pojasnjenjem ovih misterija, bila
mi je izuzetno vazna knjiga U teoryi: klase, nacye, literature
marksistickog teoreticara Aijaza Ahmada. O toj knjizi
sam ranije pisao, pa ¢u ovde navesti samo mali uzorak
Ahmadove kritike Jamesona 1 Saida. Nezahvalno je
sazimati slozene argumente u nekoliko pasusa (po
mom izboru, u mom prevodu), no racunam da ¢e bar
Citaoci ovog teksta ¢itati Ahmada u originalu 1 u celini.

Ahmad je razumljivo uznemiren Jamesonovim

[xx] 1ibid.

26



idealizacijama 1 generalizacijama, na primer ovim biserom
1z 1986.: “Svi trecesvetski tekstovi [...] nuzno su alegoryski, 1
tonavrlo specifi¢an nacin: oni se moraju citati kao nacionalne
alegorije, ¢ak 1 kada su, ili bi mozda trebalo da kazem:
posebno kada su, po formi razvijeni iz predominantno
zapadne masinerije predstavljanja, kao $to je roman.”t
Iz nekog razloga, svi “trecesvetski” knjizevni tekstovi su
nuzno alegorijski, 1 moraju se Citati kao nacionalne alegorije.
Stavie, uzaludan je i ¢ak §tetan trud pisaca sa margine
da pisu modernije: “Trecesvetski roman neé¢e nam pruziti
zadovoljstva Prousta 1 Joycea; Stetnija od toga, mozda, jeste
sklonost [tog, takvog] romanadanaspodsetinademodirane
stadijume naseg prvosvetskog kulturnog razvitka.”
Ne bi trebalo da se zanosimo idejom da se sve to ne odnosi
na nas jer Jameson i Said pominju Aziju 1 Afriku. Razlike
postoje, bar geografske, no evo sta kaze Kis, parodirajuci
glas evropske metropole: “Sto se ti¢e literature, mi,
Evropejci, imamo toga podosta, 1 ne od najgore vrste; a
oni, kako se zvase, srbo-krkr [...] nek opisu neki politicki
skandal stavljen u jedan lep, egzoti¢ni okvir. [...] Nama [u
metropoli] — prava literatura, nama — slatke sluskinjice
za sve, slatke sluskinjice naseg decastva 1 mladosti. Jer
ako bi 1 oni krenuli da pisu o istim stvarima o kojima
piSemo i mi [...] to nas se zaista ne bi nista ticalo.”il

[xxi] Ahmad, In Theory, 109. Jamesonov citat je preuzet od
Ahmada.

[xxii] ibid., 112.

[xxii1] Kis, Homo poeticus, 90-91.

27



Ahmad uocava slican problem kod Saida. U eseju iz
1990., “Intelektualci Treceg sveta 1 kultura metropole”,
Said pise: “Mislim da je pogresno pokusati dokazati da se
‘druge’ literature Afrike 1 Azije [...] mogu respektabilno
proucavati kao da su zaista tako visoke, autonomne,
tako estetski nezavisne 1 zadovoljavajuce kao francuska,
nemackailiengleskaknjizevnost. Idejacrnekoze pod belom
maskom nije upotrebljivija i ¢asnija u knjizevnosti nego u
politici. Emulacija i mimikrija nikada ne sezu daleko.”)

Uprkos jasnim evokacijama Fanona (Crna koZa, bele
maske), Saida zanima pre svega akademski otpor, za koji
se ¢ini da je mogu¢ jedino u “srcu zapadnog centra”, gde
visokoobrazovani emigranti podrivajusistemiznutra: “Ove
figure obracaju se metropoli koristeci tehnike, diskurse,
upravo ona oruzja nauke 1 kritike koja su nekad bila
rezervisanaiskljucivo za Evropljane, ali susada prilagodena

2 [xxv]

pobuni ili reviziji u samom srcu zapadnog centra.

Migracija ovih figura u srce zapadnog centra nije ni nalik
uzasima kampova. Zvuci vise kao studijsko putovanje:
“Putovanje-u [the voyage in] predstavlja posebno zanimljivu
vrstu hibridnog kulturalnog rada. Samo njegovo postojanje
znak je prkosne internacionalizacije u doba kontinuiranih
imperijalnih struktura.”™ Teorija o¢ito nije bazdarena
za visokoobrazovane emigrante sa periferije koji u

[xxiv] Ahmad, In Theory., 216. Saidov citat preuzet od Ahmada.
[xxv] 1bid., 206.
[xxvi] ibid., 207.

28



metropoli moraju da voze taksije. Metropola dakle
konstruise veberovski idealan tip kulturnih radnika
sa margine koji su u metropoli uspesnz, koji ne samo
da su usvojili jezik 1 teoriju metropole ve¢ mogu da joj
se obrate. (Badiou to opisuje kao imperativ osvajacke
civilizacije: “Postani kao ja, 1 prihvati¢u tvoju razliku.”)

Metropola tako dobija zgodno teorijsko opravdanje,
podrzano citavim univerzitetskim programima, da
zanemari prevodnu knjizevnost (koja je ionako ne zanima).
Zasto bi iko preuzimao finansijski rizik objavljivanja
prevoda ako ith moze zameniti piscima sa periferije
koji zive u metropoli 1 piSu na engleskom (ili na nekom
drugom jeziku metropole). Zasto bi iko ucio sve te jezike s
margine? “Jedna od posledica ove situacije”, pisSe Ahmad,
“je da retki autori [sa periferije] koji piSu na engleskom
bivaju valorizovani preko svake mere. Pogledajte na
primer karakterizaciju Dece ponoci Salmana Rushdija u
New York Tumesu: ‘kontinent je nasao svoj glas'™—%kao da

99 [xxvii]

onaj ko ne govori engleski ne moze da ima glas.

Ovde moram pomenuti Mladena Stilinovi¢a 1 njegov
rad 1z osamdesetih, “Umetnik koji ne govori engleski,
nije umetnik”. Njegov uvid prethodio je detaljnijim
raspravama unutar same metropole, decenijama

[xxvii] 1bid., 98. Ahmadova knjiga je objavljena 1992. Autori sa
periferije (ili koji se na osnovu porekla mogu predstaviti kao
da su sa periferije mada su rodeni 1 obrazovani u metropoli)
1 pisu na engleskom, nisu vise nimalo retki.

29



kasnije, na primer u kritickom eseju “International Art
English”.Vil Covek je provalio sistem, jo§ onomad.
Kao 1 Kis. Kao 1 Albahari, na svoj ti$1, diskretniji nacin.

Nesmotreno sam prihvatio zadatak da ove rastrojene
meditaticije na temu politike stvaranja kanona nekako
povezem sa Albaharijem, ¢iju su knjigu dnevnickih zapisa,
Piscev dnevnik, objavili Kulturtreger 1 Multimedijalni
institut. Pokusacu da objasnim zasto mislim da je prvi
Albaharijev roman napisan po dolasku u Kanadu
znacajna knjiga za razgovore o metropoli 1 poluperiferiji.

Snezni Covek je (1l ga ja ¢itam kao) knjizevno propitivanje
saidovskog “putovanja-u” metropolu (makar to bio 1
Calgary). Pogledajmo situaciju u koju Albahari stavlja
svog junaka, postmodernog pisca sa poluperiferije,
ili pisca koji je na nekoj poluperiferiji zamisljao da
je postmoderan pisac, §ta god taj termin znacio, u
metropoli, na periferiji ili periferiji /ight: ne samo da je
dosao u Novi svet, nego stanuje u kuc¢i kartografa ili
nekoga ko je opsednut mapama, geografskim kartama.
Mapa (kao objet d’art) je u metropoli simbol necega sto
postmoderni pisac-junak, teorijski gledano, zastupa.
Recimo, kriticarka Kim Levin u eseju “Zbogom

[xxviii] Alix Rule and David Levine, with Mariam Ghani and
Alexander Provan, “International Art English” (New York,
Triple Canopy, 2018). https://tc3.canopycanopycanopy.
com/series/international_art_english/contents/
international-art-english-ebook

30



modernizmu” iz 1979. godine pise da b1 “mapa mozda
trebalo da posluzi kao amblem postmodernizma.”l
Uprkos osnovanim kritikama evrocentrizma kartografije
1 pogleda kolonijalne mo¢i koji je kodiran u zemljopisu,
pisanju-sveta, u procesu uzdizanja mape na nivo
“amblema” postmodernizma metropola je proizvela hrpu
problemati¢nih tumacenja. Na primer, kustos njujorskog
Muzeja moderne umetnosti 1994. godine veli da su
Boettijeve mape/zastave — Boetti je, izmedu ostalog,
sedamdesetih menadzerisao afganistanske 1 pakistanske
vezilje da izraduju geografske karte sveta za njegovu
seriju Mappa — “filozofski suveniri globalne konsolidacije
1 suprotstavljanja nacionalistickim razdvajanjima.”
Obratimo paznju: 1994. godine! A to je samo jedan
primer trijumfalisticke eshatologije metropole, ideje Kraja
Istorije 1 samozadovoljnog trucanja koje ta ideja generise.

U srpskoj umetnosti prve polovine devedesetih takode
se uocava umnozavanje kartografskog motiva, na izlozbi
“Soba s mapama” u beogradskom Domu omladine 1 u
seriji instalacija u Narodnom muzeju. Recenica Dragana
Velikic¢a 1z Astragana, “Vreme je za kartografe”, istaknuta
je kao epigraf jednog poglavlja romana Radoslava
Petkovica Sudbina 1 komentari. Ovaj fenomen mozda bi se
mogao optimisticki tumaciti u svetlu politicko-umetnickih
intervencijakao Geografyja=rat Alfreda Jaaraiz 1989. godine,

[xxix] Watson, “Mapping and Contemporary Art”, 296. Mape su
takode pomenute kod Deleuza 1 Guattarija, ibid. 297.
[xxx] 1ibid.

31



ili mozda (takode optimisticki) kao odraz razumljive zelje
da se “ide u korak sa svetom”: u metropoli je bilo mnogo
izlozbikoje tematizuju mape.™ ! Medutim, u prvojpolovini
devedesetih, fascinaciju mapom na nasoj polupeferiji
vrlo je nezahvalno tumaciti u stilu Boettija 1 njegovog
kuratura i1z New Yorka: kao deo globalne konsolidacije
1 zblizavanja svih naroda, pa 1 svih nas sa polumargine.

Junak Sneznog coveka, pisac, stavljen je tako pred neresivu
dilemu: postmodernizam za koji se na poluperiferiji
zalagao, umetropoli se pokazuje kao odusevljenje mapama
1 njihovim “dekonstrucijama” 1 rekonstrukcijama, ili kao
akademsko naklapanje o potiranju razlike izmedu fikcije
1 ¢injenice, knjizevnosti 1 istorije; potpuno neadekvatno za
razumevanje bolnih istina poluperiferije. Kao Albahari
u kasnijem eseju “Baklan: knjizevnost 1 istorija”, njegov
junak vidi ili bar sluti, strahuje, da metropola u teorijskim
zanosima baulja ka ne¢emu sto bismo danas imenovali kao
Doba postistine: “Postmodernizam je ublazio tu razliku
[izmedu ¢injenice 1 fikcije], pre svega — na svu sre¢u —
na teorijskom planu. Kazem: na svu srecu, jer bi dalje
potiranje razlika izmedu knjizevnosti 1 istorije, odnosno,
izmedu cdinjenice 1 fikcije, dovelo do nepopravljive
pometnje u nasoj svesti, kao sto pokazuje razvoj situacije
u bivioj Jugoslaviji tokom poslednje decenije.”il

[xxx1] Watson (ibid. 307) navodi spisak izlozbi, medu kojima 1
Cartographers: Geo-Gnostic Projections for the 21st Gentury, 1997.
godine u zagrebackom Muzeju suvremene umjetnosti.

[xxxii] Albahari, Zeret, 10.

32



U kanadskoj “metropoli”, negde u vreme nastanka
Sneznog coveka, bile su uveliko u toku pripreme za
referendum o nezavisnosti Québeca. Argumenti, strasti,
pometnja, sigurno su izgledali poznato piscu-junaku
Albaharijevog romana. Ironija? Mozda, no upravo je
u tome problem 1 drama SneZnog coveka. Postmoderna
ironija metropole, interpretacijska razigranost gurua iz
Lige brsljana, pretvara se u politicku besmislicu kad kroz
vrata proviri malo istorije, s grimasom Jacka Nicholsona:
“Here’s Johny!” Mogli bismo zato reci, kao Ranciere
koji tvrdi da je Flaubert morao da “ubije” Madam
Bovary, da je Snezni Covek morao da nestane u snegu.

Albahari (za razliku od mene) nije bio sklon profesorskom
mudrovanju. Problemu je pristupio knjizevno, jer bio je
pre svega pisac, prevodilac sa engleskog, urednik, knjizevni
radmik u pravom smislu re¢i. Napisao je u metropoli roman
koriste¢i tehnike koje je kritika nazivala postmodernim,
kako bi dramatizovao “putovanje-u”, susret pisca sa
poluperiferije sa metropolom u realnom vremenu
istorije kojoj uprkos trijufalnim objavama nije dosao kraj.
Nasuprot idealnom tipu kojeg konstruise postkolonijalna
teorija, Albahari nije pisao na engleskom. Kao Saidove
figure postkolonijanih intelektualaca, obracao se metropoli
njenim tehnikama, kriticno, ali na svom jeziku; u isto
vreme (to je moje tumacenje) obracao se 1 poluperiferiji,
kriticno, u kanadskoj seriji romana medu kojima su
1 Mamac, Mrak, Gec 1 Majer, Svetski putnik. Naposletku,
jos jedno odstupanje od idealnog tipa i1z teorije. Osim
saidovskog putovanja-u, on je obavio 1 putovanje-iz:

33



vratio se 1z Kanade na poluperiferiju, u Zemun.

To su vazne razlike, ne zbog nekakvog lokal-patriotizma,
vec zato §to pokazuju da se politike stvaranja kanona,
kao 1 kritika kanona, ne mogu razumeti direktnom
primenom teorijskih proizvoda metropole. Albahari
se ne uklapa u takav kalup. Mozda je SneZni Covek, ili
opstije Albaharijev kanadski ciklus, u tom smislu bio
(ili je trebalo da bude) prekretnica u knjizevnosti(ma)
poluperiferije. No to je samo moje misljenje. Ne
pretendujem na autoritet da zasnujem novi ili opravdam
neki stari kanon. Opisujem zasto je Albahari za mene
invarijanta jednog knjizevnog polja, ili vise knjizevnih
polja, zasto je bio 1 ostao u mom “kanonu”, uprkos
stalnim razdrmavanjima tog uvek-nedovrsenog spiska.

34



Literatura

Ahmad, Aijaz. In Theory: Classes, Nations, Literatures
(Verso, London, 1992)

Albahari, David. Zeret. (LIR BG, Forum pisaca,
Beograd, 2004)

Barré, J; Camps, J.-B.; Poibeau, Th. “Operationalizing
Canonicity: A Quantitative Study of French
19th and 20th Century Literature”, Journal of
Cultural Analytics Vol. 8, Issue 3 (2023) https://doi.
org/10.22148/001c.88113

Bourdieu, Pierre. The Rules of Art: Genesis and Structure of
the Laterary Field (Stanford University Press, Stanford,
1996)

Eagleton, Terry. Literary Theory: An Introduction
(Blackwell, Oxford, 1983)

Houston, Natalie. “Measuring Canonicity: a Network
Analysis Approach to Poetry Anthologies”, dh2017,
Digital Humanaties 2017, Conference Abstracts, McGill
University & Université de Montréal, Montréal,
Canada, August 8-11, 2017. https://dh2017.adho.
org/abstracts/479/479.pdf

Kis, Danilo. Homo poeticus (Svjetlost, Sarajevo, 1990)

Milosavljevi¢, Petar (priredivac). Teoryska misao o
knjizevnosti (Svetovi, Novi Sad, 1991)

Moretti, Franco. “Graphs, Trees, Maps: Abstract
Models of Literary History—17, New Left Review 24,
Nov Dec 2003, 67-93.

O’Brien, John. “Interview”. 28 June 2013. https://
www.dalkeyarchive.com/2013/06/28/
interview-with-john-obrien/

O’Brien, John. “Translations, Part 5. Context No. 19,
13 September 2013. https://www.dalkeyarchive.
com/2013/09/13/translations-part-5/

35



Sassoon, Donald. “On Cultural Markets”,
New Lefl Review 17, Sept Oct 2002. https://
newleftreview.org/issues/1117/articles/
donald-sassoon-on-cultural-markets

Shelley, Percy Bysshe. A Defence of Poetry and Other Essays.
Project Gutenberg, https://www.gutenberg.org/
files/5428/5428-h/5428-h.htm#link2H_4_0010

Watson, Ruth. “Mapping and Contemporary Art”. The
Cartographic Journal, Vol. 46 No. 4, Art & Cartography
Special Issue November 2009, 293-307.

36



37






Mirela Dakié
Strategije feministickog citanja
kanona

39



Cini se da je pojam knjizevnog kanona, nakon nekoliko
desetlje¢a njegova dubokog preslagivanja 1 propitivanja
1z razlic¢itth vizura, danas gotovo nemoguce koristiti
bez kriticke aparature koja sa sobom nosi 1 zahtjev za
njegovom temeljitom revizijom. Doticuci se aktualnog
statusa knjizevnog kanona u jednoj od najlucidnijih
analiza suvremenog knjizevnog polja, posve¢enih medu
ostalim 1 domad¢em knjizevnom terenu, Dubravka
Ugresi¢ (pesimisticno ili optimisticno?) primjecuje:
,» Irziste je srusilo zatvorene umjetnicke institucije,
akademije 1 fakultete, pregazilo staromodne umjetnicke
arbitre, cuvare dobrog ukusa, teoreticare umjetnosti 1
knjizevnosti, otpuhnulo stroge 1 zahtjevne kriticare, preslo
valjkom preko vazecih vrijednosnih hijerarhija i izgradilo
svoje trzi$no-estetske kriterije“l! (2001: 53). Nasuprot
pojednostavljenoj dihotomiji, autorica napominje
kako trziste ,,u pravilu nikada nije subverzivno, ne rusi
estetske kanone nego 1h integrira 1 iskoristava u svoje
svrhe® (Ugresi¢ 2001: 185). Pod trzisnim valjkom ipak
popustaju 1 ,,cuvari® 1 ,arbitri“ pa, barem u domac¢em
knjizevnoznanstvenom kontekstu, relativnho rijetko
nailazimo na ambicioznija ili ¢ak kolektivno istrazivacki
1 kriticki postavljena nova ¢itanja knjizevnog kanona.
Pritisku su odoljele tek rijetke inicijative zahvaljujuci
kojima u javnom prostoru jo$ uvijek mozemo naici na
kanonska reizdanja te istrazivanja, publikacije 1 razgovore
o kanonu 1 klasicima. Ipak, knjizevni kanon svakako

[1] Usp. esej ,,Aura glamoura® 1 druge u zbirci Sabramjeno Citane.

40



prezivljava u knjizevnom obrazovanju, izdavastvu 1
uglavnom netrzisno orijentiranim kulturnim programima,
a kvaliteta njegova zivota pritom bitno ovisi o entuzijazmu
nastavnika, urednika, kulturnih radnika 1 drugih aktera
u knjizevnom polju koji se njime jos uvijek bave.

Da odnosi prema knjizevnoj instituciji, a stoga 1 kanonu
kao jednom od njezinih sredisnjih mehanizama, ovise o
razli¢itim izvanknjizevnim pozicijama 1 kategorijama,
Ugresic je u Labranjenom (itanju mozda najzornije pokazala
pod naslovom ,,Zene, pusenje i knjizevnost®, u kojem
duhovito secira rodnu asimetriju u knjizevnoj povijesti,
1sticuci kako su se stolje¢ima uloge u knjizevnoj produkeiji
1 recepciji medu ostalim nejednako raspodjeljivale 1 prema
kriterijuspola. Proizvodaciknjizevne povijesti(isadasnjosti),
podsjec¢a nas autorica, zene uporno nastoje svesti na:

supruge, ljubavnice, prijateljice, obozavateljice, prevoditeljice, pratiteljice,
darovateljice, Zene-mecene, prepisivacice, tipkacice, korektorice, odane
urednice, mudre knjizevne pregovaracice 1 agentkinje, inspiratorice,
muze, savjetnice, vatrene podrzavateljice, njezne puniteljice
knjizevnickih lula, marljive sobarice spisateljskih kabineta, pazljive
kuharice, vrijedne arhivarke, bibliotekarke, strastvene citateljice,

pouzdane cuvarice rukopisa, zive sfinge u posmrtnim knjizevnickim

hramovima, spremacice u kuénim muzejima umrlih knjizevnika, lastilice
knjizevnickih bista, usisavacice prasine s knjizevnickih sabranih djela,

freneticne zagovarateljice drustava za obozavanje mrtvih 1 zivih pjesnika,

Zene, zene, zene. .. (Ugresi¢ 2001: 76).
Ne cudi stoga $to se medu glasovima koji su u posljednjih
nekoliko desetljeca kriticki progovorili o kanonu i njegovoj

41



proizvodnji isti¢e upravo zenski glas, odnosno glas
feministicke kritike. Gotovo pola stoljeca nakon objave
kapitalnih studija koje su utemeljile ovo (inter)disciplinarno
podrudje, feministicki odnos prema kanonu 1 dalje je jedno
od intrigantnijih pitanja koja mozemo postaviti o dinamici
moc¢i u knjizevnom polju. Najvedi je utjecaj na njegove
formulacije ostvarila anglofona feministicka kriticka
produkcija 1970-1h godina, sa svojim danas vec klasicnim
studijama poput Seksualne politike (Sexual Politics, 1970)
Kate Millett, Njihove vlastite knjiZevnosti (A Literature of Their
Own: British Women Novelists_from Bront¢ to Lessing, 1977)
Elaine Showalter 1 Ludakinje u potkrovlu (‘T he Madwoman in
the Attic: The Woman Whiter and the Nineteenth-Century Literary
Imagination, 1979) Sandre M. Gilbert 1 Susan Gubar, koje
su redom utemeljile neka od uporista feministickog okrsaja
1 ukrstaja s kanonom, ponajprije u metodoloskom smislu.

Ako se prisjetimo temeljnih postavki ovih studija,
dominantni se ton feministickih c¢itanja knjizevnog
kanona kretao od politicki relativno jednostrane kritike
predodzbi o zenama u kanonskim djelima koja uglavnom
— pa 1 danas — krasi muski potpis, preko istrazivanja
nedovoljno poznatih aspekata te otkrivanja 1 spasavanja
od zaborava zanemarene zenske knjizevne struje, do
osmisljavanja alternativnih poetickih 1 kritickih modela
prikladnih za pristup spisateljicama 1 njihovu odnosu
prema knjizevnoj tradiciji te repertoaru tema 1 postupaka,
statusu Zenskog autorstva 1 ostalim aspektima zenskog
citalackog 1 stvaralackog udjela u knjizevnom polju.
Bududi da su se pritom strategije feministickih ¢itanja

42



kanona razvijale u nekoliko smjerova 1 u dijalogu sa
sirom knjizevnom 1 strucnom produkcijom, bez pretenzije
na cjelovitost u nastavku ovog teksta fokusirat ¢u se na
dva pitanja koja se od zacetka suvremene feministicke
kritike isticu u raspravama o kanonu — 1) unutar- 1
izvandisciplinarnu homogenizaciju feministickog
odnosa prema kanonu, 1 2) probleme koji prate temeljni
zahtjev za ukljuc¢ivanjem autorica u postojece kanone.

Homogenizacija feministickih ¢itanja kanona

Talijanski knjizevni teoreticar Franco Moretti poznat
je po razlicitim modelima koje u svojim studijama
koristi kako bi istrazio nove mogucnosti razumijevanja
knjizevne povijesti. Medu njima se nalaze 1 dvije metafore
koje preuzima iz lingvistike kako bi sagledao razlicite
procese usloznjavanja 1 unifikacije u knjizevnom polju.
Za pristup prvima Moretti se posluzio metaforom stabla,
koje prikazuje kako se izvorno jedinstven fenomen dijeli,
odnosno razgranava. Za prikaz suprotnih procesa —
procesa objedinjavanja izvornih raznolikosti — autor
se posluzio metaforom vala.l"l Prenoseé¢i Morettijeve
pojmove u analizu disciplinarne pozicije feministicke
kritike, mogli bismo pretpostaviti da se 1 ona —izvanjskim
pogledom — uglavnom koncipira kao jedinstven val
kriticarki koje su se u zapadnoj humanistici pojavile

[ii]  Usp. Moretti: ,,Conjectures on World Literature*, New Lef
Review, 2000. https:/ /newleftreview.org/issues/1il /articles/
franco-moretti-conjectures-on-world-literature

43



krajem 1960-ih godina 1 poduhvatile se Zustre kritike
knjizevnog kanona, a pritom za volju svojih politickih
ciljeva (navodno) pokusale 1 srusiti vrijednosti koje kanon
¢ine kanonom. Medutim, srodan se prigovor feministickoj
kritici upucuje 11znutra, unutar same discipline u kojoj se
autori/ce medusobno citaju. U procesima diseminacije 1
selekcije, proizvodnje ¢itanki, uvoda i1 prirucnika te obrade
podrucja u opéim pristupima knjizevnoj teoriji druge
polovice 20. stoljeca feministicka se kritika uglavnom
koncipirala kao jedinstven val, koji objedinjava odredene
teorijske 1 metodoloske tendencije, a druge osipa 1
ostavlja za sobom. Zato je prvi problem koji se javlja u
raspravi o feministickom odnosu prema kanonu njegova
homogenizacijaili cak redukcijanajednupozicijuimetodu.

Tako je konflikt mnogima prva asocijacija na spoj
feminizma 1 kanona, rije¢ je o daleko kompleksnijem
odnosu od relativno jednostrane kritike kakvu,
razumljivo, nalazimo na zacecima feministickog interesa
za knjizevnost. U jednom od prvih pokusaja sustavnije
procjene feministickih pristupa kanonu — eseju Izdaj nas
tekst: feministicki izazovl knjiZeonom kanonu™ (Treason our Text:
Feminust Challenges to the Literary Canon, 1983) — americka
teoreticarka Lillian Robinson pise: ,,Kao 1 s drugim
opresivnim institucijama, jedva smo ih svjesni dok ne
udemo u sukob s njima“ (1983: 83). Nije slucajno da
se ve¢ u Drugom spolu Simone de Beauvoir, objavljenom

[iii]  Pod ovim naslovom esej Lillian Robinson preveden je u
casopisu Genero (2002, 1).

44



1949. godine, dakle dva desetljeca prije prvih cjelovitih
feministickih studija posvecenih knjizevnosti, pojavljuje
jedna od prvih utjecajnih artikulacija feministicke kritike
knjizevnih predodzbi o Zenama u kanonskim djelima,
koja su na zapadu uglavnom napisali 1 potpisali muskarci.
U shematiziranim oprekama koje su obiljezile rane faze
kriticke rasprave o kanonu na jednoj strani problemskog
klatna nalaze se norme, kulturne vryednosti v iskljucivost,
nasuprot kritici, relativizaciji 1 ukljucivosti koje su jos od
kraja 1960-ih godina propagirale 1 feministicka 1 druge
angazirane kritike, poput postkolonijalne 1 marksisticke.
One su s jedne strane ponudile kriticka Citanja (muskog,
zapadnog, bijelog, gradanskog, itd.) kanona, a s druge su
strane svoje alternativne kanone postavile kao kandidate,
ili ¢ak konkurenciju postoje¢em kanonu. Medutim, kako
istice Robinson, nijedan od ovih pristupa ne postavlja
radikalniji izazov kanonu ,,kao kanonu® (1983: 86),
odnosno pojmovima vrijednosti 1 univerzalnosti koji
utemeljuju 1 kanon 1 instituciju knjizevnosti uopce.
Ako se zadrzimo na prva dva koraka — kritickom c¢itanju
1 reviziji kanona, ne iznenaduje da su se ve¢ zbog
njih feministkinje nasle na meti kritike proucavalaca
knjizevnosti koji bi u obavljanju svog zadatka zeljeli zauzeti
tzv. ,,neutralnu® poziciju (koja, naravno, nije neutralna,
vec sadrzi odredene teorijske 1 metodoloske pretpostavke o
knjizevnom tekstu 1 kulturnom polju). Primjerice, u jednoj
od utjecajnijih studija o suvremenoj knjizevnoj teoriji —
naslovljenoj Demon teorye (Le Démon de la théorie: Littérature
et sens commun, 1998) — Antoine Compagnon feministicku
kritiku zajedno s kulturalnim studijima, psthoanalizom

45



1 marksizmom iskljuCuje iz razmatranja, a za volju
skupine (navodno) neutralnih pojmova: knjizevnost,
autor, svijet, Citatelj, stil, povijest 1 vrijednost. Razvikaniji
je stav americkog kriticara Harolda Blooma, koji u studiji
Zapadni kanon (7 he Western Canon: The Books and School of
the Ages, 1994) zali $to ,,8kola ozlojedenih® (7he School of
Resentment), skupina kriticara stasalih s francuskom teorijom
1960-ih 1 1970-1h godina, medu kojima istice kulturne
materijaliste ili neomarksiste, nove historicare (sljedbenike
Foucaulta) 1 feministkinje, odolijeva izazovu kanonskih
djela. Iako Bloom smatra da ozlojedeni namjeravaju
srusiti kanon u svrhu svojih drustvenih programa (1994:
4), dovoljno je zaviriti u korpus na koji se referira kako
bi se njegova kritika pokazala uvelike promasenom.

Dvostruke margine

Sredinom 1970-ih godina francuska spisateljica
Marguerite Duras svoju je poziciju u knjizevnom
polju opisala kao dvostruko marginalnu (Duras 1974:
61 prema Rubin Suleiman 1990: 15), a njezinom je
opaskom knjizevna teoreticarka Susan Rubin Suleiman
naslovila svoju studiju posveéenu spisateljicama 1
umjetnicama u nadrealistickom pokretu M. Kako

[iv]  Usp. Susan Suleiman: ,,A Double Margin: Women Writers
and the Avant-Garde in France® u knjizi Subversiwe Intent:
Gender, Politics and the Avant-Garde (1990), jednoj od rijetkih
studija koje nude ne samo ginokriticku rekonstrukeiju, veé 1
teorijsku razradu Zenskog mjesta u modernizmu 1 avangardi.

46



objasnjava Rubin Suleiman, ,,avangardna spisateljica
dvostruko je nepodnosljiva iz perspektive centra jer
njezino pisanje iznevjerava ne jedan vec¢ dva skupa
ocekivanja/kategorizacija; ne odgovara ni ‘uobic¢ajenom
revolucionarnom gledistu’ ni ‘“Zenskom gledistu™ (1990:
15). Figurom dvostruke margine mogli bismo opisati 1
feministicka ¢itanja knjizevnog kanona koja odudarajuiod
tradicionalne recepcije kanonskih djela (jer je rijec o ¢itanju
1z feministicke perspektive) 1 od feministickih zahvata koji
kriticki odbacuju kanon ili u njega nastoje ucijepiti zensku
knjizevnu liniju (jer je rijec o istovremeno afirmativnoj
1 subverzivnoj intervenciji u dosadasnja citanja klasika).

Plosan pogled na feministicku kritiku koji nazalost 1
danas, pa 1 na lokalno-regionalnom knjizevnom terenu,
precesto susrecemo, a reproducira se kako u strucnoj
literaturi tako 1 u javnom prostoru, ne uspijeva zahvatiti
produktivnije feministicke susrete s kanonom niti njegovu
ulogu u konstrukciji temeljnih knjizevnoteorijskih
pojmova 1 kritickih pristupa. Prisjetimo se koncepata
poput revolucye presnickog jezika Julije Kristeve, proizaslih iz
avangardnog raskida s devetnaestostoljetnim burzoaskim
shvac¢anjem umjetnosti, koje je uostalom 1 iznjedrilo (1
svjetski 1 nacionalni) knjizevni kanon. Spomenute kritike,
poput Compagnonove 1 Bloomove, koji bi angaziranije
teorijske perspektive najradije iskljucile iz aktualne
slike proucavanja knjizevnosti, tesko da se mogu nositi
s inovativnim feministickim interpretacijama kanona,
poput Kristevine analize avangardnog pjesnickog nasljeda
te recentnijim produktivnim spojevima feministicke

47



perspektive s formalistickim pristupima knjizevnom
tekstu, kakve jos od 1980-1h godina zagovara u nas bitno
zanemarena feministicka naratologija.’ Naime, da bi
se u obzir uzele 1 temeljitije feministicke intervencije u
tradicionalnu knjizevnoznanstvenu aparaturu, potrebno je
1 bitno promijeniti pogled ne samo na feministicku kritiku,
ve¢ 1 na udio srodnih joj perspektiva poput kulturalno-
studijske, marksisticke 1 postkolonijalne u aktualnom
stanju knjizevne znanosti. Zato se 1 moramo zapitati jesu li
feministicka ¢itanja kanona doista stjerana u sljepu ulicu
povrsne kritike ili ova pretpostavka proizlazi iz njihove
nimalo benevolentne recepcije u sirem knjizevnom polju?

Pojednostavljena shvacanja feministicke kritike stoga
sustavno previdaju 1 ona citanja koja ni manje ni vise
nego kanonski tekst okrecu protiv njegove tradicionalne
recepcije 1 pokazuju kako nam klasici ponovno mogu
postati saveznicima, ¢ak 1 u najaktualnijim borbama.
Upravo ovakva citanja ponajvise idu u prilog tezi da
je nepriznata unutarnja rascijepljenost kanona najbolji
»potencijal za zastitu od njegova autoritarnog pritiska
1 preduvjet mogucnosti njegove revizije®, kako to istice
Vladimir Biti u svojem Poyymovniku suvremene knjiZevne 1
kulturne teorye (2000: 247). Klasi¢ni je primjer ovakva
Citanja poznati, ali rjede prizivani esej Shoshane Felman

Zene i ludilo: kriticka zabluda (Women and Madness: The Critical

[v]  Usp. primjerice inauguralni tekst Susan S. Lanser Toward
Feminist Narratogy (1986) te zbornik Narratwe Theory: Queer and
Fenmanst Interventions (2015).

48



Phallacy, 1975), u kojem autorica cita Balzacovu kratku
pricuddieu otkrivajuci zablude njegovih priznatih kriticara.
Naime, Felman je u svom citanju interpretativni fokus
preusmjerila s muskih na zenske likove 1 relativizirala status
sredisnje ,,muske® (ratne) price afirmirane u Balzacovoj
recepciji. Ovaj je esej jedan od zornijih primjera
feministickih ¢itanja koja Jonathan Culler u svojoj knjizi
O dekonstrukcyr: teorija 1 kritika poslije strukturalizma (On
Deconstruction: Theory and Criticism afer Structuralism, 1982)
opisuje konceptom drugog momenta feministicke kritike.
Kako objasnjava Culler, u ovom se momentu razvoja
feministickih teorija 1 metoda kritika obvezuje ,,da preko
postulata o citateljici proizvede novo iskustvo c¢itanja
1 da citatelje — muskarce 1 Zene podjednako — navede
na preispitivanje knjizevnih 1 politickih pretpostavki na
kojima se temeljilo njithovo citanje® (1991: 44). Slijedeci
primjer Felmanina citanja Balzaca, cilj je ovakve
feministicke kritike obrnuti pretpostavku prema kojoj je
»perspektiva muskog kriti¢ara spolno neutralna, dok se
feministicko citanje motri kao slucaj zastupanja posebnih
interesa 1 kao pokusaj da se tekst ugura u kakav unaprijed
odreden kalup® (Culler 1991: 48). Stovie, cilj je i pokazati
kako je feministicka krititka umnogome ,,racionalnija,
ozbiljnija 1 promisljenija od muskih ¢itanja koja mnogosto
1zostavljaju 1 iskrivljuju® (Culler 1991: 51). Stoga medu
poticajnijim feministickim pristupima kanonu mozemo
1zdvojiti upravo ona koja kanon okrec¢u protiv njegove
dosadasnje recepcije, a pritom obogacuju razumijevanje
ne samo pojedinog djela, ve¢ 1 autora 1 razdoblja kojim
se bave, kao 1 konceptualizaciju knjizevnosti 1 knjizevnog

49



teksta u sirem smislu. Medutim, feministicki stav prema
(uglavnom muskom) kanonu tek je jedna strana problema
koji nas ovdje zanima, a u nastavku teksta osvijetlit ¢emo
1 jedno od njegovih nali¢ja — feministicke zahtjeve za
inkluzijom zenske knjizevnosti u kanonskom popisu.

Trajna agonija (ne)vidljivosti

Osnovnu feministicku dilemu, koja 1 danas obiljezava
pokusaje ustanovljivanja razlicitih knjizevnih 1 umjetnic-
kih kanona, Lillian Robinson sazima ovako:

Uvijek dolazi do trenutka u kojem se zagovornici osmisljavanja
kanona u kojem se prepoznaju postignuca obaju spolova moraju
usuglasiti ili povudi; ili je spisateljica dovoljno ,,dobra“ da zamijeni
odredenog pisca na propisanom popisu ili nije. Ako nije, ili bi
ga trebala zamijeniti, u ime izricanja istine o kulturi, ili ga ne bi
trebala zamijeniti, u ime (neispitane) vrijednosti. (1983: 90)
Paralelizam zagovora zenske knjizevnosti u kanonu 1
pokusaja redefinicije kanonske knjizevne vrijednosti,
Robinson predvida, ostat ¢e trajna agonija feministicke
kritike (1983: 89), koja u konacnici onemogucuje da se u
ovoj raspravi pronade jednoznacno rjesenje. O zahtjevu za
vidljivos¢u koji radikalnije ne intervenira u tradicionalnu
koncepciju ne samo kanona ve¢ 1 knjizevnosti uopée u
domacoj su knjizevnoj znanosti dosad podrobnije pisale
Lada Cale Feldman i Ana Tomljenovi¢ u svom Uvodu
u feminmisticku knjiZeonu krittku (2012), gdje u poglavlju
Knjizevnost kao (patryarhalna) institucija pitanje kanona
smjestaju uz bok periodizaciji 1 hijerarhiji kao sastavnim

50



elementima knjizevne institucije. Iako je najutjecajniji
feministicki impuls prema kanonu njegova revizija
(,,uklju¢imo odredena imena u kanon®) ili inverzija
(,,raskrstimo s kanonom 11zgradimo svoj*), autorice ovdje
zakljucuju kako se 1 feministicki osvijesten protukanon
suocava s odredenim paradoksima, ukoliko ,,spisateljice
u njemu nece izbje¢i primatu svojega zenskog, a ne
spisateljskog odredenja, koje ih je (...) iz kanonaiizbacilo*
(éale Feldman i1 Tomljenovi¢ 2012: 120). Nadalje, tvrde
autorice, ,dominacija feministickih tonova koja je
mnogima mozda za njega ulaznica prijeti (...) da potisne
neke druge komponente njithova opusa, bas kao sto prijeti
1 zanemariti eventualne tjesnje poveznice s maticnom
kulturom, razdobljem 1 knjizevnim uzusima negoli sa
zenskom linjjom knjizevnih interesa“ (éale Feldman 1
Tomljenovi¢ 2012: 120). Autorice zato zakljucuju da se
pitanje kanonizacije ne moze svesti ,,samo na procedure
iskljucenja imena, nego 1 na propuste nekih segmenata
ili obiljezja opusa kojima se 1 zensko uvrstenje u kanon
katkad ‘placa’™ (éale Feldman 1 Tomljenovi¢ 2012: 123).

Do slicnog zakljucka dolazi 1 Laura Rosenthal u svojem
poznatom clanku Recovering from Recovery (2009), gdje
se referira na knjizevnoznanstveni tretman spisateljica
18. stoljeca te iznosi kritiku projekata ,,otkrivanja® ili
woporavka® (u sirem smislu ,,vidljivosti®) koji dijelom
reduciraju zenske 1 srodne opuse na rodnu komponentu.
Autorica se stoga pita — ,,Postoji li nacin da se oporavimo
od oporavka? Hoce li pozornost usmjerena na spisateljice
u odredenom trenutku nadici kategoriju ‘spisateljica’?

o1



Treba 1i to uopce uciniti?* (Rosenthal 2009: 2). Iako
je projekt oporavka, istice Rosenthal, ,konsolidirao
feministicku teoriju 1 praksu, oblikovao odredene vrste
specijalizacije 1 osigurao temelje za bududci rad* (2009: 2),
pod imperativom oporavka/vidljivosti ponekad postrani
ostaje procjena intelektualnog, historijskog 1 kulturnog
znacaja autorica, kao 1 uvid o estetskoj snazi 1 politickoj
kompleksnosti njihova djela (2009: 5), kojt bitno prosiruju
1 usloznjavaju ne samo nosive koncepte roda i pisanja, ve¢
1 podrucja feministickog (inter)disciplinarnog istrazivanja.
Da se nadovezem na dva klju¢na problema — ako s
jedne strane uzmemo u obzir da feministicki odgovor
na kanon niposto nije homogen te da s uklju¢ivanjem
imena (po kojem god principu) bilo u kanon bilo u
protukanon kriticka zadaca nije zavrsena, ono $to me
najvise zanima 1 sto zasad samo naznacujem kao temu
neke buduce rasprave jest sljedece pitanje: kakvom
koncepcygom knjiZevnosti barataju dosadasnye_feministicke kritike
kanona te u kojoj mjert one nastoje intervenirati u kategoryalni
aparat znanosti o knjizevnosti, a time © u same procedure kojima se
¢ kanon @ protukanon, kao v knjiZevna povyest, grade 1 uspostavhaju?

Postjugoslavenska perspektiva

Dok su se u globalnom okviru klju¢ne feministicke
rasprave vodile na liniji anglofonih 1 frankofonih zasada
disciplinarnog polja 1 njithove temeljite postkolonijalne
kritike, na ovom mjestu valja se zapitati 1 o potencijalima
jugoslavenskog 1 postjugoslavenskog knjizevnog prostora
u promisljanju pojma kanona, kako nacionalnog tako 1

52



svjetskogtenjegovih alternativnih koncepcija, medukojima
se proteklih godina u knjizevnoteorijskim doprinosima ovoj
temi sve vise istie 1 pojam transnacionalne knjizevnosti.

Uz reaktualizaciju pojma svjetske knjizevnosti od
burdijeovski postavljene studije Syjetska knjiZevna republika
(1999) Pascale Casanova, koju odnedavno mozemo citati
1 u hrvatskom prijevodu Vande Miksi¢ (2024, Meandar
media), te niza studija koje su potom uslijedile, pozornost
knjizevnoznanstvenih rasprava sve vise privlace 1 knjizevni
fenomeni koji prostorno, vremenski, jezicno 1 poeticki
zahtijevaju okvire drugacije od tradicionalnih nacionalnih
ili komparatistickih — od autor(ic)a izmjestenih iz mati¢nih
knjizevnih sredina, prijevodne produkcije njihovih djela
najprije objavljenih na drugim jezicima, njihove kriticke
recepcije u Sirem regionalnom podrucju, do jezi¢nih 1
poetickih izbora koji prizivaju jugoslavensko kulturno-
historijsko iskustvo kao interpretativni okvir. Unatoc
$irini ove rasprave te njezinih teorijskih 1 metodoloskih
izbora, u juznoslavenskim knjizevnostima opusi autorica
koje stupaju na knjizevnu scenu od druge polovice 20.
stolje¢a naovamo kontinuirano poticu intervenciju u
nacionalne knjizevne kanone, $to je od 1990-ih godina
potencirano raspadom Jugoslavije 1 knjizevnim putanjama
kojima su prvenstveno spisateljice kao spisateljice krenule.
Nakon Vestica 1z Rya kao kulminacije javne difamacije

[vi]  Usp. primjerice Damrosch: What is World Literature? (2003)
1 Rosendahl Thomsen: Mapping World Literature: International
Canonization and Transnational Literatures (2008).

53



svih onih koji se nisu uklapali u dominantni modus operand:
tadasnjeg kulturnog polja, nije slucajno da je 1990-ih
upravo zenska knjizevnost postala popristem najsnaznije
drustvene kritike. Naime, u eseju spomenutom na
pocetku ovoga teksta Dubravka Ugresi¢ podsje¢a da
je u povijesti zapadnih drustava barem jedno mjesto
ipak bilo rezervirano 1 za zene 1 za knjige — lomaca! O
mehanizmima kojima se politika bivsih jugoslavenskih
zemalja ponajvise prelamala na zenskoj komponenti
knjizevnog polja u tematskom broju Sargjevskih sveski
Jasmina Luki¢ iznosi jo§ uvijek vrlo aktualnu tezu:

potiskivanje rodnih tema deo je daleko kompleksnijih procesa
koji su delovali protiv duha dijaloga 1 razumevanja, a podrzavali
iskljucivost 1 netoleranciju. Potiskivanje Zenskog pisanja na
marginu (tek nakon sto je pocelo ozbiljnije da se afirmise) deo je
procesa repatrijarhalizacije, koji je zahvatio sve sredine uvucene
u krizu, 1 koji je bio povezan sa klimom nacionalne iskljucivosti
1 netolerancije. Interesovanje 1 razumevanje pozicije Drugosti iz
osamdesetih godina zamenio je u devedesetima totalizujuci zahtev
za unifikacijom svih gledista, pa su disonantni zenski glasovi postali
apsolutno neprihvatljivi. Ratna kultura oslanja se na duboko
patrijarhalni, macisticki model mo¢i, koji rodna analiza ogoljava.
Stoga nije cudno $to se u ranim devedesetim godinama mnoge
znacajne autorke pojavljuju kao kriticarke te kulture, $to su tada
dominantne mizogine strukture moci jako tesko prihvatale. (2003:

77)

U meduvremenu, u nizu studija objavljenih u proteklih
desetak godina uz pojam postjugoslavenskog kulturnog

54



poljall  razmatra se dinamika kulturne produkcije
koja zahtijeva 1 prostorno-vremensku 1 konceptualnu
intervenciju u relativno zasivene pojmove nacionalne 1
svjetske knjizevnosti, kao 1 pripadaju¢ih im kanonskih
djela. Povezuju¢i pojmove jugoslavenske 1 posyjugoslavenske
knjizevnostispojmomtransnacionalneknjizevnosti,utekstu
Rodvmigracyja u postyugoslovenskoy knjiZevnosti kao transnacionalnoy
knjizevnosti (2017) Jasmina Luki¢ istice da ova perspektiva
»Sa SVOjim raznovrsnim pristupima, moze ponuditi
koristan interpretativni okvir za tumacenje kulturnih
proizvoda slozenih visenacionalnih, multikulturnih 1
transkulturnih sredina kao sto je bila Jugoslavija® (2017:
276), aisto vrijediiza postjugoslavenske kulturne prostore.

Nastoje¢i Morettijevu metaforu vala primijeniti u analizi
(post)jugoslavenskog knjizevnog polja, Luki¢ istice tri
dominantna vala koji su se ovdje od druge polovice 20.
stolje¢a formirali onkraj granica pojedinih nacionalnih
knjizevnosti: modernizam, postmodernizam 1 zensku
knjizevnost, pod utjecajem meduratne avangarde 1
modernizma u domacoj 1 prijevodnoj produkciji (2017:
279). Odatle, ako feministicku raspravu o kanonu preselimo
u postjugoslavensko knjizevno polje, smatram da je nuzno
obuhvatnije promuisliti 1 istraziti medusobne veze ovih triju

[vii]  Usp. medu ostalim Postnikov: Postjugoslavenska knjizevnost?
(2012), Miyjatovi¢: Temporalities of Post-Yugoslav Literature. The
Politics of Time (2020), Matijevi¢: From Post-Yugoslavia to the
Female Continent. A Feminist Reading of Post-Yugoslav Luterature
(2020) 1 dr.

35



valova. Naime, dok se knjizevni kanon — koji je u nasoj
knjizevnosti uglavnom muski — tradicionalno sustavnije
razmatra u odgovarajuéem knjizevnopovijesnom
kontekstu, djela spisateljica u knjizevnopovijesne preglede
nerijetko se uvrstavaju upravo pod kategorijom ,,zenske
knjizevnosti ili iskrivljeno shva¢enog pojma ,,zenskog
pisma‘, a naustrb procjene njithova mjesta u relevantnom
knjizevnopovijesnom okviru, kako u poetickom tako 1 u
politickom smislu. Medutim, reducirana slika Zenske
knjizevnosti u nasim povijestima knjizevnosti, knjizevnim
enciklopedijama 1 leksikonima te antologijama knjizevne
kritike nije izoliran slucaj. Kako istice Laura Rosenthal,
medu komponentama zenskih knjizevnih opusa koji se
u projektima ,,oporavka® najcesce previdaju upravo su
formalna obiljezja djela oporavfjenih spisateljica (2009: 9).
Zato bi proucavanje veza modernistickog 1 zenskog vala
u (post)jugoslavenskoj knjizevnosti — odnosno istrazivanje
zenskog mjesta u modernistickim poetikama razdoblja
te fokus na aproprijaciji modernistickih 1 avangardnih
tendencija u zenskom korpusu — moglo bitno utjecati
na reviziju knjizevnopovijesne slike nasih poslijeratnih
knjizevnosti 1 ponovno promisljanje razli¢itih koncepcija
kanona u nacionalnim 1 transnacionalnim okvirima.
Takoder, fokus na vezama modernizma, avangarde 1
zenske knjizevnosti mogao bi doprinijeti 1 prilagodbi
teorijskog 1 kritickog aparata za pristup suvremenim
autoricama 1 autorima ¢ija se djela ne uklapaju niti u
tradicionalne knjizevnopovijesne 1 kriticke kategorije niti
u aktualne knjizevne trendove. Ovaj je zadatak osobito
vazan u odnosu prema 1 dalje rezistentnim tematskim 1

56



cak biografistickim ¢itanjima koja se nerijetko vezu za
rodnu perspektivu, a pitanje forme redovito zanemaruju
ne samo metodoloski, ve¢ 1 teorijski, u smislu 1 dalje
aktualnih definicija politike knjizevnosti kao politike forme.

Vratimo se zato jo§ jednom Zabranjenom citanju.
Naime, pitanja feministickih ¢itanja kanona u Sirem
smislu 1 presjeka zenske produkcije u postjugoslavenskom
knjizevnom polju, kao produktivne perspektive u kojoj
se ovaj odnos moze iznova sagledati, usko su povezana
sa Sirokim spektrom problema na lokalnoj, regionalnoj
1 globalnoj osi, od makrorazina knjizevne produkcije 1
obrazovanja do mikrorazina navika ¢itanja 1 knjizevnih
preferencija. Lucidna dijagnoza koju je Ugresi¢
postavila vrsti knjizevnosti koja najbolje uspijeva na
kulturnom polju poravnatom trzisnim valjkom glasi: ona
je ,realisticna, optimisticna, vesela, seksi, eksplicitno ili
implicitno didakti¢na i namijenjena Sirokim citalackim
masama (...) Kao takva ona je socrealisticka™ (2001: 33).
Druga dijagnoza koju Ugresic 1z svoje specificne pozicije
postavlja jest ¢injenica da je svaki pisac (ili spisateljica?)
,»neciji pisac, svatko pripada nekom narodu, svatko pise
na nekom jeziku® (2001: 125). Medutim, iz perspektive
njezina opusa — a odatle mozemo promisliti 1 o Sirem
pothvatu feministicke revizije kanona u postjugoslavenskoj
knjizevnosti — lijek za obje dijagnoze nalazi se u hijazmu
pisanja 1 egzila, koji autoricu vraca vlastitim teorijskim 1
poetickim utjecajima — ruskoj avangardi: ,,Umjetnicki ¢in
bio je za avangardne umjetnike ¢in subverzije. Umjetnost
je imala svoju neprikosnovenu autonomiju, u obrani te

37



autonomije sva su sredstva bila dopustena. Temeljni
umjetnicki postupak ruske avangardne knjizevnosti
bila je izdaja, ostranenie, zacudnost, razbijanje ustaljenih
knjizevnih normi, iznevjeravanje citaoceva ocekivanja.
U tom smislu pisac je bio izdajnik, lisica, a metafora
izdaje bila je zastitni znak pravog umjetnickog djela®
(2001: 129). Mozda bi nam autoricin umjetnicki ¢redo
mogao posluziti 1 kao inspiracija za samokritiku vlastitih
citalackih procedura i pokusaja da pojmove poput
kanona, s visedesetljetnim 1 k tome interdisciplinarnim
historijjatom rasprave, sagledamo kroz jednostranu
kriticku 1 istrazivacku lec¢u. Slozenost feministickih
pogleda na kanon, medu kojima najproduktivnijima
smatram upravo subverzivna, izdajnicka citanja i
kanonskih djela 1 njithovih cuvara 1 arbutara, podsjeéa
nas da nije suvisno vratiti se temeljnim postavkama 1
ustrajati na kanonu usprkos kanonu. Cak i ako pritom
propustimo Stogod od realisticnog, optimisticnog, veselog 1 sekst.

58



Literatura

Biti, Vladimir. 2000. Pojmovnik suvremene knjizevne i kulturne
teorye. Zagreb: Matica hrvatska.

Bloom, Harold. 1994. The Western Canon: The Books and
School of the Ages. New York: Riverhead books.

Compagnon, Antoine. 2007. Demon teorye. Zagreb:
AGM.

Culler, Jonathan. 1991. O dekonstrukey:. Teorya i kritika

. poslye strukturalizma. Zagreb: Globus.

Cale Feldman, Lada 1 Ana Tomljenovi¢. 2012. Uvod
u_femnasticku knjiZeonu kritiku. Zagreb: Leykam
international.

Derrida, Jacques. 1982. Positions. Chicago: The
University of Chicago Press.

Felman, Shoshana. 1975. ,,Women and Madness: The
Critical Phallacy®. U: Diacritics 5, 4: 2-10.

Luki¢, Jasmina. 2003. ,,Zensko pisanje 1 zensko pismo u
devedesetim godinama®. U: Sarajevske sveske 2: 67—82.

Luki¢, Jasmina. 2017. ,,Rod 1 migracija u
postjugoslovenskoj knjizevnosti kao transnacionalnoj
knjizevnosti®. U: Rec: ¢asopis za knjiZevnost @ kulturu, o
drustvena pitanja 87, 33: 273-291.

Moretti, Franco. 2000. ,,Conjectures on World
Literature®. U: New Lefl Review 1.

Robinson, Lillian S. 1983. , Treason Our Text: Feminist
Challenges to the Literary Canon®. U: Tulsa Studies
wmn Women’s Literature 2, 1: 83-98.

Rosenthal, Laura J. 2009. ,,Recovering from Recovery*.
U: The Eighteenth Century, 50,1: 1-11.

Rubin Suleiman, Susan. 1990. Subversive Intent: Gender,
Politics and the Avant-garde. Cambridge: Harvard
University Press.

29



60



Lamija Milisi¢

Kanonizacija i ktiticki fetiSizam

61



Knjizevni kanon je ,veliki narativ®, koji diktira
Sta jeste 1 Sta bi trebala biti ,istinska® 1 ,,velika®
knjizevnost.!' Kanonizovano djelo postaje predmet
postovanja, nerijetko glorifikovan, a moglo bi se reci
1 feti§ odan statusu quo aktuelne drustvene ideologije.
Ne ¢ini li se onda da se knjizevno djelo kanonizacijom
,»oslobada® drustvenih okolnosti u kojima je nastalo?
Koliko je knjizevna kritika u ovom sluc¢aju osvijestena 1
osjetljiva prema tim, nerijetko nepravednim, drustvenim
okolnostima? Kako politike identiteta komuniciraju
s idejom kanonskog djela kao djela ,,za sve nas“?

Kanonizacija kao fetiSizacija

Prema Theodoru Adornu, biti kanoniziran znaci
biti ,,zaleden u kulturno dobro® ukrocene, poslusne,
naizgled politicki neutralne estetike. E. Dean Kolbas
u toj ,,zaledenosti prepoznaje fetisizacyu imanentnu
kanonizaciji,! te upozorava: iako je kanonizacija nacelno
u potrazi za ,,univerzalnim vrijednostima® kojima se
odlikuju ,,velika®“ knjizevna djela, to ne znaci da je politicki
neutralna, mada se zeli doimati takvom. Prema Kolbasu,

[1] Mirostaw Aleksander Miernik, ,,A Vicious Circle: How
Canon Continues to Reinforce Sex Segregation in
Literature in the 21st century®, Acta Philologica 47 (2015):
85-96.

[11] E. Dean Kolbas, ,,Critical Theory and Canonical Art*

u Critical Theory and the Literary Canon (Dissertation,
Boulder, CO: Westview Press, 2001), 83-102.

62



estetika umjetnickog djela posjeduje ,,radikalni potencijal*
da prevazide kanonski red koji neminovno mijenja njeno
znacenje. Medutim, jednom kada tom djelu pripisemo
uzak politicki kontekst ¢isto da bismo ga suprotstavili
kanonu, uniStavamo njegov umjetnicki potencijal.

Da bi se sistemati¢no propitala ovako uocena veza kanona
1 fetisa, potrebno je objasniti njithovo denotativno 1/1li
konotativno znacenje. Krenut ¢u od fetisa. Za potrebe
objasnjenja Kolbasove teze, osvrnut ¢u se najprije na
definiciju fetiSizma u marksistickoj teoriji. Prema Raputalu
Karla Marxa, takozvani ,fetisizam robe* je oblik otudenja
u kapitalizmu, te predstavlja iluziju prema kojoj se roba
sagledava kao fetis, tj. stvar koja posjeduje prirodno dana,
ljudska svojstva, umjesto kao proizvod ¢ija je vrijednost
pokazatelj specificnih drustvenith odnosa radnika 1
izrabljivaca-kapitalista.[ Feti§ je vrijednost koja doti¢ni
objekat pretvara u ,,drustveni hijeroglitf, odvajajuci ga
od konteksta u kom je nastao, ¢ine¢i nejasnim njegovo
porijeklo. Dakle, fetisizacija predstavlja proces u kom
1zvjesni objekat postaje drustvena vrijednost putem
»prilagodbe® njegova znacenja. Ta prilagodba bi
podrazumijevala djelomic¢no ili potpuno izolovanje ili
pak cjelokupnu rekontekstualizaciju znacenja objekta od
drustvenog konteksta u kom je nastalo. Time se, prema

[1]  fetiSizam. Hrvatska enciklopedija, mrezno izdanje.
Leksikografski zavod Miroslav Krleza, 2013. — 2025.
Pristupljeno 23. 2. 2025. https://www.enciklopedija.hr/
clanak/fetisizam

63



Kolbasu, unistava ,,radikalni potencijal estetike djela®.
Kanonska univerzalnost djela, koja mu daje drustveni
kapital 1 time ostvaruje mjesto u vrijednosnom sistemu
neke drustvene ideologije, utoliko to djelo fetisizira.

Jedan od cesto referiranih tekstova koji daje uvid u temu
kanona zapadnjacke knjizevnosti jeste onaj Arthura
Krystala, naslovnog pitanja ,,Sta je knjizevnost?«.[
Etimoloski oznacavaju¢i ,,pravilo®, kanon je najprije u
teologiji bio koristen kao sinonim za praksu proglasa sveca,
a kasnije koristen u drugim disciplinama. Tako je koncem
16. vijeka Univerzitet u Cambridgeu iznio prijedlog da
univerziteti Britanske Imperije ,,kanoniziraju® svoje pisce,
kako bi se uspostavio sistem valorizacije sve veceg broja
knjizevnika. Kroz 18. vijek izdaje se niz antologijskih
pregleda britanskog pjesnistva, ¢ime kanon postaje
formacija moderne knjizevnosti, sistem odabira knjizevnih
tekstova koji se smatraju pandanima antickih, grckih 1
latinskih tekstova. Kako istice Krystal, knjizevni kriticari
tog doba su se nadali da ¢e tradicija ,,velikih pisaca®
pomodi u stvaranju ,,nacionalne knjizevnosti“. Kanon
je blagosijao ono dostojno, a implicirao ono nedostojno.
Potom je uslijedio 20. vijek, sedamdesetih 1 osamdesetih
posebno obiljezen pobunom postmodernizma protiv
esencijalizma inherentnog kanonu, poznatom pod

[iv]  Arthur Krystal, ,,What is Literature?: In defense
of the Canon®. Harper’s Magazine (March 2014):
89-94. Pristupljeno 23. 2. 2025. https://harpers.org/
archive/2014/03/what-is-literature/

64



nazivom ,.kanonski ratovi“. Primjetno je da, ¢ak 1 u ovim
naznakama nastanka 1 razvoja zapadnjackog kanona,
kanonizacija sluzi kao alat, bilo za diferencijaciju
nacionalnih knjizevnosti, bilo za lisavanje esencijalizma
istih kroz neku drugu ideologiju — a sve to pod pocelom
estetskog vrjednovanja knjizevnosti 1 uo¢avanja njenog
doprinosa intelektualnom napretku ljudskog roda.

Na tom tragu vrijedi spomenuti i nacionalne knjizevnosti
nekadasnjih juznoslavenskih republika, koje u ratu
koncem 20. vijeka 1 poracu bivaju izlozene kanonizaciji
u sluzbi jacanja nacionalistickih poriva. Ogranicit ¢u se
na Bosnu 1 Hercegovinu ¢iji je kontekst meni najblizi.
Kako primjec¢uje Enver Kazaz, nacionalni kanoni u
Bosni 1 Hercegovini bastine ,,estetski utopizam*: viziju
knjizevnosti kao samodovoljne, autonomne strukture.!
Time se, paradoksalno, autokolonizira nacionalni
kulturni identitet, tj. zanemaruje njegova rubnost 1
mnogobrojne, kontekstom uslovljene, reakcije na Zapad
1 Istok. Kazaz objasnjava ovu tezu o autokolonizaciji:

Taj paradoks da se poezija Skendera Kulenovica cita kao poezija
Eliota, Jejtsa ili Paunda, dakle iskljucivo u projektivnom nebesko-
literarnom univerzumu, kojemu ne znamo ni odakle dolazi, ni

kuda putuje, ni kako s tog projektivnog neba motri nasu malu

[v] Enver Kazaz, ,,Nacionalni knjizevni kanon — mjesto
moci®. Sarajevske sveske 08-09 (2005): 123-134.
Pristupljeno: 23. 2. 2025. http://sveske.ba/en/content/

nacionalni-knjizevni-kanon-%e2%80%93-mjesto-moci

65



zemaljsku 1 povijesnu situaciju — posvjedocuje koliko je vladajuci
knjizevni kanon u bo$njackoj ali 1 drugim nacionalnim literaturama
u BiH bastard nastao anahronom saradnjom anahrone politicke sa

anahronim kulturalnim ideologijama. (Kazaz 2005: 131)

Ovaj uvid se moze povezati 1 s ranije pomenutim
Hfetisizmom robe®, u ¢ijem slucaju se postkolonijalni
sindrom autokolonizacije drustvenog identiteta ogleda
u procesu kanonizacije knjizevnih djela. Otudenje
uzrokovano fetiSizacijom robe, odnosno fetisizacijom
knjizevnog djela je ovdje ogoljeno anahronizmom
kanona, koji za orijentir u poratnom drustvu krhkog
sistema vrijednosti uzima zapadnjacki kanon na Stetu
kako estetske wvalorizacije bosanskohercegovacke
knjizevnosti, tako 1 valorizacije nacelno autonomnog
nacionalnog identiteta. Slicno primjecuje 1 Srecko
Pulig, koji naglasava da je unutar ideoloskog sistema
jedne nacije uvjet da kanonski tekstovi djeluju estetski,
a kao takvi oni izgledaju da su ideoloski 1 politicki
neutralni: ,,Estetski neutralizirani tekstovi su odlikovano
polje u kojemu djeluje nacija kao nulta institucija.“M
Ovim navodima unutar konteksta balkanskih nacionalnih
identiteta 1 inth anahronih knjizevnih kanona se zelim
osvrnuti na Adornovu tezu iznijetu u Estetickoj teoriji, da
status ,,umjetnickog djela® daje takvim djelima odliku

3

[vi]  Srec¢ko Pulig, ,,Borba za “nacionalni” knjizevni kanon*
u Teorija prakse : Eseji o ideologiji, kulturi 1 drustvenoj
strukturi (Zagreb: Sandorf, 2021). Pristupljeno: 23.

2. 2025. https:/ /radiogornjigrad.blog/2021/08/18/

srecko-pulig-borba-za-nacionalni-knjizevni-kanon/

66



fetisa. Tako shvacen fetis$ je prema Adornu ,,iracionalno
odan istini®, odnosno iracionalno odan tom djelu po
sebt, odan 1deji ,,umjetnosti radi umjetnosti“. Adorno
istice da umjetnicko djelo nije nikada u potpunosti
autonomno, jer ,,apsolutna sloboda® u umjetnosti nijece
»dugotrajnu neslobodu drustvene cjeline®. Kolbas iz
ovog zakljucuje da priznati kanonska djela kao predmete
postovanja ili glorifikacije znaci zanemariti ,,inherentni
teret umjetnosti, tj. teret historijskih nepravdi koje
se prikrivaju kanonizacijskim, povrsnim postovanjem.

Iz svega dosad navedenog dolazimo do pitanja: Ukoliko se
knjizevno djelo kanonizacijom lisava drustvenog konteksta
svog nastanka, pretendirajuci na univerzalnu vrijednost
djela ,,za sve nas*, da li to knjizevno djelo kanonizacijom
postaje drustveno bezazleno 1 odano statusu quo?

Adorno kanonizaciju opisuje kao fetisizaciju u smislu
ideoloske brige za ocuvanjem ,,ciste kulture®. U njoj
sve uvijek ostaje kako jeste. U njoj umjetnicko djelo ne
zell mijenjati svijet 1 stoga je neizostavno prisutno kao
univerzalna vrijednost. Kao dodatak tome 1 povod za
daljnju diskusiju, ovaj pasus bih zakljucila Krystalovom
opaskom u ranije pomenutom eseju, prema kojoj
¢injenica da kanon ne treba predstavljati ,,Popis velikih
knjiga® (niti takav popis postoji) ne znaci da nema
velikih djela. U kanonskim ratovima, koji bi se prema
Krystalu mogli nazvati pokusajem defetisizaciye knjizevnih
djela 1 dovodenjem u fokus ranije pomenutih kanonom
zataskanih historijskih nepravdi, se izgubila razlika izmedu

67



tog Popisa velikih knjiga 1 ideje da su neke knjige zaista
bolje od drugih. Kanon stoga moze biti mjesto susreta
na kom vi¢ni pisci nastoje nadmasiti svoje prethodnike,
ne bi li izrazili sopstvenu individualnost, istice Krystal.

Utoliko, kanon ima potencijal biti orude za napredovanje
1 razvoj knjizevne estetike, ¢cime bi izbjegao zastitu statusa
quo. Ne zaboravimo, status quo odrzava svoje (nikako
politicki neutralno) znacenje zahvaljujuci 1 svemu onom
§to u njega ne spada 1li ga na razlicite nacine iskusava, pa
cak 1 ponistava. Stoga bi se na kanon moglo gledati i kao
na sistem koji normira knjizevnost, a za svrhu mu postaviti
konstantno iskusavanje tih normi zarad napredovanja
1 kontinuiranog izucavanja knjizevne estetike.

Knjizevni kanon i politike identiteta

Univerzalnost kanoniziranog knjizevnog djela ima,
za potrebe ovog teksta, dva bitna ucinka. Prvi od njih
je pocelo larpurlartistickog svjetonazora, koji prema
Adornu tu ,,umjetnost radi umjetnosti smjesta u
domenu bezazlenog drustvenog proizvoda: ,,Umjetnost
sagledana iskljucivo estetski je upravo estetski pogresno
sagledana.” Drugi ucinak tvrdnje o univerzalnosti
umjetnickog / knjizevnog djela jeste sklonost ka
anahronistickoj analizi 1 vrjednovanju njegove estetike.

Podstaknute nepravednos¢u drustvenog poretka 1
sticanjem drustvene moci, razlicite skupine razvijaju politike

identiteta koje uistinu uznemiravaju 1 kriticki propituju

68



status quo 1 toboznju univerzalnost vladajuce ideologije.
Medutim, partikularizam koji politike identiteta sa sobom
donose zapravo ima ucinak slican univerzalistickom —
u zelji da svoju ciljanu drustvenu skupinu uspostavi kao
drustvenu vrijednost, politika identiteta lako zapada
u proces ranije pomenute, te ¢esto anahronisticke,
»prilagodbe znacenja*“ djela koje kanonizira. Ovdje za
primjer mozemo uzeti poratnu Bosnu 1 Hercegovinu,
u kojoj su se razvile nacionalisticke politike identiteta 1
donijele retradicionalizaciju knjizevnog kanona. Prema
rije¢ima E. Kazaza, ,knjizevni kanon, sveden na politike
identiteta, nije nista drugo do likvidacija knjizevnosti za
racun provincijskog zadaha getoistickih fantazmi njegovih
kreatora.“M! Tvrdnja o univerzalnosti (u ovom kontekstu
implicirane kanoni¢nosti) odredenog djela neizostavno
sluzi ideoloskim interesima onih koji je izricu. Medutim,
sama univerzalnost kao koncept ovdje nije kljucna. I
partikularizam kanonizira. Kako primjecuje Kolbas, 1
partikularizam, evidentan u djelovanju mnogobrojnih
politika identiteta, operira na nacin iskazivanja tvrdnje
da su neka djela namijenjena iskljuc¢ivo za odredene
drustvene skupine. Dakle, kada govorimo o reviziji
kanona (defetisizaciji njegovih univerzalnih vrijednosti),
govorimo o redukciji 0pczh drustvenih implikacija zarad
1zolovanja pojedinacnih drustvenih komponenti. Drugim

[vii]  Enver Kazaz, ,,Skender Kulenovi¢ 1 bosnjacki knjizevni
kanon®. Rijec¢ 1 smisao 1 (2018): 117-128. Pristupljeno:
23.2.2025. https://www,jergovic.com/ajfelov-most/
skender-kulenovic-i-bosnjacki-knjizevni-kanon

69



rijecima, revizija kanona podstaknuta politikama
identiteta koje nastoje kriticki propitati nepravednost
drustva 1 sama moze zapasti u nekriticku afirmaciju.

Dosad mogu zakljuciti da kada se govori o odnosu
knjizevnog kanona 1 politika identiteta, zapravo se
propituje knjizevni kanon kao mehanizam koji pomaze
uspostavi opceprihvacenog sistema vrijednosti, time 1
obezbjedivanja drustvenog kapitala 1 moci za razlicite
cinioce drustvene stratifikacije. S tim u vezi, Krystal u ranije
pomenutom eseju isti¢e da je formiranje kanona rezultat
zelje srednje klase da svoje vrijednosti vidi reflektovane u
umjetnosti kao oblasti ljudskog djelovanja koja prevazilazi
pojedinacni kontekst 1 stoga garantuje trajniji vrijednosni
sistem. Kao takav, kanon je kroz historiju bio vezan za
napredak pismenosti, rastucu trgovinu knjigama, sve
vecu popularnost romana, ¢asopisa, citateljskih klubova i
slicno. Prema tome, kanonizacija se kao koncept zasniva
na teznji za uspostavom opceprihvacenog vrijednosnog
sistema. Motiv te teznje moze biti u odrzavanju trenutno
vladajuce 1deologije 1 pretendirati na univerzalnost koja
bi obecala §to deblje kulturolosko / identitarno zalede
kanoniziranog djela koje se time vakumski, nekriticki
afirmira. Takoder, motiv moze biti 1 u revalorizaciji
vladaju¢eg kanona 1 pretendirati na partikularnost
kao novu univerzalnost, koja krece od kritickog stava
prema postoje¢em vrijednosnom sistemu, ali jednako
moze zapasti u pomenutu nekriticku afirmaciju.
Na koncu, koja je uloga knjizevne kritike u ovako
obrazlozenim razlozima kanonizacije? Na primjeru

70



poratne Bosne 1 Hercegovine u prethodnim pasusima
ovog teksta se moze naslutiti da je knjizevnokriticka
1 knjizevnoteorijska struka u tom periodu sluzila
reprodukciji vlastite institucionalne infrastrukture,
posvecena podrzavanju odredene drustvene ideologije.
Koliko tu zapravo ima govora 1 brige o knjizevnosti?
Bilo da se radi o akademskoj ili medijskoj kritici, ona je
uvjetovana mjestom 1 vremenom u kojima nastaje; trebala
bi biti zaokupljena duhom svoga doba. Knjizevna kritika
pritom nije imuna naideoloske uticaje, niti zeli biti politicki
neutralna. Ona ima sposobnost prepoznati politicki znacaj
odredenog knjizevnog djela, povecati ili umanjiti njegovu
vrijednost u datom trenutku. U kojoj mjeri se knjizevna
kritika bavi estetikom djela koje prepoznaje kao relevantna
za svoje doba? Govori li ¢esée o tekstu ili o kontekstu, o
knjizevnosti ili o njenom drustvenom, kulturnom znacaju?
Prilagodava li znacenje djela zarad prepoznatih potreba
1 ideala svog doba, bilo da ih zeli urusiti ili 1zgraditi?

Ka imanentnoj kritici

U svrhu ispitivanja moguc¢nosti knjizevne kritike da
pravovremeno djeluje na mijene vrijednosnog sistema
relevantnog joj drustva, osvrnut ¢u se najprije na koncept
»imanentne kritike®, koji je inicijalno razvio Hegel u
Fenomenology: duha. Kako istice Titus Stahl, imanentna
kritika drustva svoje kriterije izvodi iz samog drustva,
a nikako 1z nezavisno opravdanih standarda kojima b1

71



pristupila drustvu. Imanentna kritika je posveéena
potencijalima drustva koje kritizira, te razlozima
zbog kojih njegovi pripadnici postuju njegove norme.

Imanentna knjizevna kritika, navodi Stahl, polazi od
temeljnih pretpostavki knjizevnog djelaipotom ga kritizira
koristeci upravo te pretpostavke. Takva kritika procjenjuje
empirijsko ponasanje vezano za drustvenu praksu (u ovom
slucaju, recepcijuknjige), te eksplicitno samorazumijevanje
aktera te prakse (tj. citateljstva), koji se vode normama
te prakse. Prema tome, mozemo reci da se imanentna
knjizevna kritika priklanja analizi 1 potencijalima
knjizevnog djela, a ne sudu knjizevnog kanona.

Kao komplementaran vid potrage knjizevne kritike
za konceptima kroz koje se moze proucavati kanon
navest ¢u 1 ,kriticki fetisizam®, kako ga objasnjava
Emily Apter.™ Opet voden Hegelom, ovaj put
njegovom definicijom fetisa kao ,,laznog univerzalnog®,
kriticki fetisizam predstavlja estetiku fetisizacije koja
refleksno otkriva konformizam (ranije pomenutu
odanost statusu quo) kao laznu vrijednost. Srodno
imanentnoj kritici, kriticki fetisizam krece od temeljnih

[viii]  Titus Stahl, ,,What is Immanent Critique?*. SSRN; 21.
11.2013: 8. Pristupljeno: 23. 2. 2025. https://ssrn.com/
abstract=2357957

[ix] Emily Apter, ,, CHAPTER 1. Fetishism in Theory: Marx,
Freud, Baudrillard® u Feminizing the Fetish: Psychoanalysis
and Narrative Obsession in Turn-of-the Century France
(Ithaca, NY: Cornell University Press, 1992), 1-14.

72



pretpostavki fetisa 1 kritizira ga koriste¢i te pretpostavke.

Da bih objasnila nacin imanentnog kritickog
pristupa knjizevnom djelu, osvrnut ¢u se na tekst
Neila Larsena, u kom autor polazi od primjera
koristenja psithoanaliticke teorije pri analizi price ,,The
Sandman®“ E. T. A. Hoffmanna.™ Prema Larsenu:

Cim predmet teorije postane ,,tekst®, svaka teorija koja se na njega
,primijeni“ — bez obzira radi li se o psihoanalizi, strukturalistickoj
naratologiji ili samom marksizmu, 1 bez obzira na vlastito
imanentno bogatstvo 1 konceptualno posredovanje — svodi se na
puki intelektualni fetis, vrstu apstraktne tautologije. (Larsen 2009:
55, prevela L. M.)

Larsen dodaje 1 to da, dok teorija fetisizira knjizevna djela,
ona postaju ,,krute sifre, koliko besmislene interpretacijom,
toliko smislene unutar vlastitth imanentnih konteksta“
(Larsen 1bid.). Ovakva ekstrinzicna primjena
(psthoanaliticke ili bilo koje druge) teorije na knjizevno
djelo evidentna je 1 u procesu njegove kanonizacije, te za
ucinak ima nastanak pomenutog ,.intelektualnog fetisa®.

U odnosu na ekstrinzi¢ni pristup kojim se knjizevna
kritika koristi kako bi znacenje djela prilagodila i prikazala

[x]  Neil Larsen, “Literature, Immanent Critique, and the
Problem of Standpoint” u Meditations 24.2: Marxism
and Literature Revisited (Chicago: University of
Illinois at Chicago, 2009), 48-66. Pristupljeno: 25.
3. 2025. https://mediationsjournal.org/articles/
literature-immanent-critique-and-the-problem-of-standpoint

73



kao primjer izvjesnog drustvenog konteksta, imanentna
kritika polazi od potrage za teorijom/pocelom sadrzanim
unutar djela. U slucaju price ,,The Sandman®, Larsen
imanentni pristup nalazi u pojmu sna, kojim se prica
sadrzajno, kroz naslovni lik bavi. Iako posjeduje poveznicu
sa psthoanalitickom teorijom snova, imanentna kritika
koristi san pri analizi Hoffmannove price kao pojam
ve¢ sadrzan u narativnim elementima, likovima 1 temi
date price, a ne psihoanaliticku teoriju ustaljenih pocela
koja se 2zvana primjenjuju na pricu kao njthov primjer.
Dakle, imanentnom perspektivom bi se knjizevna kritika
posvetila nacinu na koji Hoffmann koristi knjizevni diskurs
neposredno narativiziraju¢l pojam 1 pojavnost sna, a ne
posrednim psihoanalitickim implikacijama njegove price.

U kontekstu usporedbe univerzalistickih i partikularistickih
tendencija kojoj sam se posvetila u prethodnom poglavlju,
moze se naslutiti da imanentna kritika 1 kriticki fetisizam
pruzaju mogucnost distance spram univerzalisticki
uspostavljenih normi drustva (tj. kanona), raznih formi
njihove partikularne realizacije 1, $to je najvaznije,
analizu njihove raznovrsne interakcije. Oba mehanizma
analize (knjizevnog) kanona imaju mogucnost isti
shvatiti kao evidentno djelotvoran nacin uspostavljanja
vrijednosnog sistema drustva, te ukazati na njegove
ideoloske implikacije. Pritom odrzavaju knjizevno djelo
kao referentnu tacku svojih zakljucaka, pokazujuci
mehanizme teksta unutar drustvenog konteksta, konacno
izbjegavaju¢i anahronisticku ,,prilagodbu znacenja®.

74



Literatura

Apter, Emily. Feminizing the Fetish: Psychoanalysis and
Narratwe Obsession in Turn-of-the Century France, Ithaca,
NY: Cornell University Press, 1992. https://doi.
org/10.7591/9781501722691-002

Beganovi¢, Davor. ,,Nacija i knjizevni kanon®. Beton
81 (2009). https://www.elektrobeton.net/mikser/
nacija-i-knjizevni-kanon/

Bencin, Rok. ,,Art between Fetishism and Melancholy
in Adorno’s Aesthetic Theory®. Estudios de Filosofia 68
(2023): 31-43.

Boakye, Jeflrey. ,,The big idea: do we need to dismantle
the literary canon?*. The Guardian, 12. 6. 2023. 13.30
CENST, The big idea, https://www.theguardian.
com/books/2023/jun/12/the-big-idea-do-we-need-
to-dismantle-the-literary-canon

Holloway, John. Change the World Without Taking Power:
The Meaning of Revolution Today, London: Pluto Press,
2019.

Kazaz, Enver. ,,Nacionalni knjizevni kanon — mjesto
moci“. Sarajevske sveske 08-09 (2005): 123-134.

Kazaz, Enver. ,,Skender Kulenovi¢ 1 bosnjacki knjizevni
kanon®. Ryect smisao 1 (2018): 117-128.

Kodri¢, Sanjin. ,,Nije lahko s jezikom, ali ta
¢emo s knjizevnoscéu? (Prema interliterarnoj 1
interkulturalnoj nastavi knjizevnosti naroda Bosne
1 Hercegovine u bosanskohercegovackom skolskom
sistemu). U Zakljuccr s materyalima naucnoga savjetovanja
“Bosanski, hrvatski v srpski jezik 1 knjizevnosti naroda Bosne
 Hercegovine u obrazovnom sistemu u Bosni 1 Hercegovini™,
ur. prof. dr. Ismail Pali¢ 1 prof. dr. Sanjin Kodri¢,
38-60. Sarajevo: Ministarstvo za obrazovanje, nauku
1 mlade Kantona Sarajevo, 2020.

75



Kolbas, E. Dean. Critical Theory and the Literary Canon.
Dissertation, Boulder, CO: Westview Press, 2001.
Kovac, Zvonko. ,,Kanonski tekstovi 1 interkulturni pisci
‘uregiji’ “. Sarajevske sveske 37-38 (2012): 130-136.
Krystal, Arthur. ,,What is Literature?: In defense of the
Canon®. Harper’s Magazine (March 2014): 89-94.
Larsen, Niels. “Literature, Immanent Critique, and the
Problem of Standpoint”. Meditations 24.2: Marxism

and Literature Revisited (2009): 48-66.

Luketi¢, Katarina. ,,Kako se kali knjizevni kanon? (1)*.
Knitika h, d, p, 20. 12. 2023, Tema, https:/ /kritika-
hdp.hr/kako-se-kali-knjizevni-kanon-1/

Luketi¢, Katarina. ,,Kako se kali knjizevni kanon? (2).
Kntika h, d, p, 25. 12. 2023, Tema, https://kritika-
hdp.hr/kako-se-kali-knjizevni-kanon-2/

Miernik, Mirostaw Aleksander. ,,A Vicious Circle: How
Canon Continues to Reinforce Sex Segregation in
Literature in the 21st century®. Acta Philologica 47
(2015): 85-96.

Pulig, Sre¢ko. Teorija prakse : Ese o ideologyr, kultur: 1
drustvenoy strukturi, Zagreb: Sandorf, 2021.

Stahl, Titus. ,,What is Immanent Critique?*. SSRN, 21.
11. 2013, https://ssrn.com/abstract=2357957

76



77






Mirnes Sokolovié¢

Mediteranska knjizevna republika:
jedno nalicje (postljugoslovenskog
kanona

79



Istorija je ponekad opisivala kakav je to Mediteran
ostavio kulturni pecat na ljudskom iskustvu kroz stoljeca.
Pokusavaju¢i tako shvatiti sta je Mediteran znacio za ljude
koji su zivjeli na svim tim obalama 1 otocima, istoricar
David Abulafia zapaza da stalno kruzenje ljudi, trgovaca
1 doseljenika, izmedu luckih gradova, omogucuje da
se znanja 1 iskustva neprestano razmjenjuju, a dobra
cirkuliraju od bogatijih prema siromasnijim gradovima...
Ta cirkulacija stvorila je vrlo rano kosmopolitske
centre, koji su, kako je vrijeme odmicalo prema 20.
stoljecu, razarani nacionalizmom. (Abulafia 2011: 673)

Abulafia ¢e, naprimjer, pisati o figuri srednjovjekovnog
trgovcakoji, dolazeéikao stranac Denovljanin, Venecijanac
ili Katalonac naprimjer na bizantinski ili egipatski teritorij,
biva zatvoren u posebne gostionice, kapele, pekare ili
kupalista, ¢ekaju¢i na bezbjednom mjestu, 1 ne Sireci uticaj
na mjestane, $to istovremeno povecava osjecaj solidarnosti
1zmedu trgovaca, koji pomazu jedni drugima, nasuprot
zvanicnicima koji konstantno poticu tu getoizaciju 1
razvijaju osjecaj ksenofobije. U taj mediteranski milje
prvo ¢e se uklapati one grupe koje u to vrijeme nemaju
nacionalnog teritorija, patrije, posebno Jevreji trgovci.

Govoriti 0 Jevrejima znaci govoriti o trgoveima koji su imali
neobicnu sposobnost prelaska granica izmedu kultura, bilo u
ranim danima islama, tijekom razdoblja uspona Jevreja kairske
Genize, s njihovim trans- 1 ultra-mediteranskim vezama, ili u
razdoblju katalonske trgovacke ekspanzije, kada su mogli iskoristiti

svoje obiteljske 1 poslovne veze sa svojim sunarodnjacima u vjeri 1

80



prodrijett duboko u Saharu u potrazi za zlatom, nojevim perjem

1 drugim africkim proizvodima koji su bili izvan dosega njihovih
krs¢anskih sunarodnjaka, jos uvijek zarobljenih unutar svojih
trgovackih enklava. Istaknutost 1 mobilnost jedne manjinske

skupine intrigantna je. (Abulafia 2011: 679)

Na postjugoslovenskom prostoru, medutim, mediteranski
koncept je cesto koriSten za potvrdenje nacionalnih
identiteta. U srpskom kontekstu mediteranski
kontekst ¢e biti reflektiran kao “revitalizacya ideje o
vizantyskom kulturnom krugu koji je bio osnova srednjovekovne
knjiZeonosti, ali 1 njegovoj obnovi”. (Seatovié¢ 2019: 7)

Istoric¢ari hrvatske knjizevnosti ¢e trojnu egzistenciju
hrvatskog naroda — mediteransku, balkansku 1
srednjoevropsku — vidjeti kao jedinu sudbinu Hrvata,
uklapaju¢i th u koncept Slavie romane nasuprot
Slavie ortodoxe, za $to ¢e mediteranski element
biti presudan jos od srednjovjekovlja, jer ih
razlikuje od drugih Juznih Slavena, kao differentia
specifica nacionalnog identiteta. (Novak 2003: 63)

Kao 1 sve u istoriji nacionalne knjizevnosti, 1 Mediteran
je u 20. stoljecu dobio svoje mjesto u jednom
narativu koji imitira povijesno linearno kretanje,
ispunjavajuci sopstvenu svrhu 1 funkciju, zaokruzujuci
tu nacionalnu knjizevnu istoriju kao smislenu cjelinu,
u kojoj je svaki detalj odraz nacionalnog karaktera.
No zivi tekst, grada svih tih pisaca koji na juznoslavenskim
jezicima promisljaju odnos kopna 1 mora, odaje

81



jednu mnogo kompleksniju mapu na kojoj se stabilni
identiteti diseminiraju 1 ukrstaju, a geoesteticka mapa
je u stalnom procesu slaganja, prevazilazeci granice
koje uspostavljaju etnicke filologije. Mnogo detalja u
mediteranskim tekstovima moralo je biti zanemareno,
da bi se uklopilo u stabilan narativ o nacionalnim
(knjizevnim) istorijama juznoslavenskih naroda.

Dubrovnik ¢e na Mediteranu 1 kasnije, u vrijeme napetosti
Osmanlija i Spanjolaca, pife Abulafia, zauzimati vazno
mjesto, kao bogati trgovacki grad koji uspostavlja veze
1zmedu zavadenih blokova, u isto vrijeme , katolicki grad
1 osmanski vazal®. (Abulafia 2011: 438) Istovremeno,
bice vazan centar za jevrejske trgovce kojima su bile
smanjene carine 1 poticano naseljavanje u geto koji
nije bio daleko od centra, tik uz Stradun. Pismenost 1
knjizevnost se razvijaju na latinskom 1 hrvatskom jeziku,
istim tempom. Dubrovnik 1 u toj novoj epohi, prema
Abulafiji, nastavlja gledati 1 prema kopnu 1 prema moru;
tu se dovozila koza iz obliznjeg Trebinja 1 iz Bosne, iz
Mostara 1 Novog Pazara, s obale Crnog mora u Bugarskoj,
prevlaceci tu robu kopnenim putevima s cijelog Balkana;
1 teritorij Bosne 1 Hercegovine je bio prostor preko kojeg
se Dubrovnik priklju¢ivao na balkanske trgovacke rute.

Pecat europejskosti
Odajudi spletenost stvarnosti 1 fikcije, u tom periodu
uskoci, ugrozavajuc¢i konkurentske venecijanske trgovcee,

postaju glavni likovi narodne epike koja ¢e poslije biti

82



oznacena hrvatskom; no analiza pokazuje da su 1 uskoci
bili etnicki raznolikog porijekla, Dubrovcani, Albanci,
Bosanci, Taljjani. U evropskim centrima, objasnjava
Abulafia, na Dubrovcane se u 16. stoljecu gleda kao
na saradnike Osmanlija, a po dubrovackim kronikama
tth godina se vrti recenica da njih ne treba razlikovati
od Turaka 1 uskockih spletkarosa. (Abulafia 2011: 496)

Godinama kasnije, za jugoslovensku kulturu topos
Dubrovnika ¢e biti, medutim, amblem europejskosti
koja je uhvatila civilizacijski korak jos od renesanse.
Iscrpljuju¢i takav imidz, Mirko Kova¢ 1 Lordan
Zafranovi¢ ¢e u Okupacyi u 26 shika, najupecatljivijem filmu
o ustaskom 1 nacistickom teroru 1 nasilju, radnju smjestiti
upravo u Dubrovnik. Film pocinje idilicnom muzikom
1 mediteranskim vedutama. Neprestano se konstruisu
prizori karakteristicni za filmove talijanskog neorealizma,
kao postratnog stila koji je trebao vratiti dolce vitu 1 pokret
akteraucivilu, djelovatikao obnovanakonrataidestrukeije.

U tom otegnutom uvodu Zafranovi¢ 1 Kovac¢ uvode
mnostvo razlicitih slika 1 jezickih vidokrugova. Prisutan
je trubadurski jezik, pjesme, igre, italijanski, ruski,
njemacki jezik. To su dugi prizori prelijepe prirode 1 tihe
kontemplacije. Signifikatni su prizori macevanja, jedne
ravnopravne borbe 1 viteskog ideala, karakteristicnih za
europsku kulturu od srednjovjekovlja. Tu su posebno
vazni 1 prizori dubrovacke aristokratije, ponosne na svoje
talijanske korijene, koji ¢e, na nacin Luchina Viscontija
(La caduta degli dei, 1969), ostati poslije ovjekovjecena u

83



simetriji 1 estetici nacizma. Neprestano se evociraju
simboli belle epoque, prijeratna naivnost i ljepota,
koja se osjeca u filmovima talijjanskog neorealizma.

Bic¢e to odlicna prigoda, medutim, za snazan disput
protiv tih mirnodopskih poetika, kao da su anesteticne;
kao 1 za preispitivanje pecata europejskosti koji je
jamac civilizacije protiv barbarstva. Kao da ispod sve
te velike ljepote 1 grandiozne kulture tinjaju nagoni
destrukcije 1 samounistenja. Kao da je neorealizam nakon
Holokausta lijepim kadrovima zaklonio izljeve prethodne
destrukcije, Sto Zafranovi¢ 1 Kovac raskrinkavaju.

U klubu macevalaca uskoro ¢e govor biti protkan jednom
antisemitskom dijatribom. Idilicna vjeridba ¢e biti
propracena ostrim zvukovima aviona. Nacista koji prvi
ulazi u Dubrovnik, na glavnom trgu, ostaje odusevljen
gradevinama 1 prizorima velike (evropske) kulture.

Poseban kontrapunkt bice scena zlocina iz autobusa,
kada veliki ideal macevanja izravno prelazi na djelo u
saka¢enju 1 ubijanju nemoc¢nih civila, Jevreja, Srba,
antifasista. To je, prema priznanju reditelja, bila prva
scena koju su imali spremnu za film, sve ostalo se plelo
oko toga. Film je utemeljen na kratkom svjedocenju
Mate Jaksica ,,Dubrovnik 1941%, memoarskih odlomaka
1z zbornika ,,Dalmacija 1941%, kao 1 dokumenata iz
arhive Muzeja revolucije 1 Dubrovackog muzeja. Tim
stvarnim 1 ovjerenim prizorima kao da je narusena
1 okupirana neorealisticka idilicna ravnoteza slika.

84



Latinski sinkretizmi

U gradenju kolaboracionisticko-nacisticke estetike
1 topike, u konacnosti, autori su davali Dubrovniku
posebno mjesto. U knjizevnim magazinima u toku NDH
dubrovacka kultura bila je vidokrug koji igra posebnu
ulogu uvezujuéi hrvatstvo za italijanstvo. U casopisu
Hrvatska revija, koji 1941.-1944 ureduju knjizevnici bliski
ustaskom rezimu (Marko éovié, Branimir Livadi¢, Olinko
Delorko), u jednom komentaru antologije koju je 1942. u
Milanu na talijanskom jeziku priredio prof. Luigi Salvini
, kao ,,najrevniji talijanski kroatist i neumorni radnik
na kulturnom upoznavanju hrvatskoga 1 talijanskoga
naroda® (Salvini 1942: 403), uspostavljaju¢i uobicajene
evropske medukulturne latinske sinkretizme, medu
narodima podobnim u novom poretku, pisat ¢e se 1 0
presudnoj stvaralackoj vrlini ,,dubrovackih pjesnika“ koja
je ,crpla svoju hranu ne samo u stalnom citanju talijanskih
pisaca, nego 1 u familijarnosti s latinskim 1 taljjanskim
jezikom, kojim su mogli takoder 1 pisati 1 umjetnicki se
1zrazavati®, 1ako je ,,njihova stvaralacka sposobnost bolje
dosla do izrazaja u hrvatskim djelima®. (Salvini 1942: 406)

Salviniju ¢e to svjedocanstvo jednog kratkog 1 sretnog
razdoblja biti posebno vazno ,jer se sjaj protegao i u
susjedne zemlje, gdje je vec¢ turska invazija sva kulturna
nastojanja svela na skupno 1 bezimeno zivotarenje,
tako da se stolje¢ima nitko nije mogao nadati u kakav
preporod umjetnosti 1 pojavu pjesnistva‘ (407). Nasuprot
tim zakrzljalim nimalo latinskim kontekstima, do danas se

85



osjeéa intuicija, kojase iz dana u dan sve jasnije ocituje kod
hrvatskih pisaca, koji u mediteranskome svijetu, latinsko-
rimskom, nalaze umjetnicke 1 zivotne oblike ne samo bliske
svojima, nego 1 poticaje onih stvaralackih sposobnosti,
koje su u hrvatskoj knjizevnosti stvorile stoljetnu predaju
1 zelju za neprestanim natjecanjem s knjizevnostima
Zapada, daje danas dubrovackim pjesnicima intimnije
znacenje kod modernih pisaca®“. (Salvini 1942: 406)

Presudnost sredozemne struje koja se pretvara u moderni
humanizam, po Salviniju, osjecat ¢e nasuprot sutonskih
1 socijalnih pjesnika 1 u uzdizanju lirike do najvisih
vrednota, do mistickih 1 religioznih vrednota kod Ujevica,
u atmosferi aluzija, simbolicnim prelazima evokacija kod
Antuna Bonifaci¢a (koji je bio hrvatski predstavnik u
Goebbelsovoj Europskoj uniji pisaca), kao 1 u prozetosti
antickim 1 klasicnim sastavom stiha i mitoloskim temama,
kao cudesnom preporodu pjesnistva natrunjenoga
starim talijanskim utjecajima, kod Olinka Delorka.

Te estetske varijacije se poklapaju sa konceptom Hitlerove
Evrope koji povezuje rasu 1 prostor u tijelu jedne organske
kulture koja u to vrijeme kombinuje naslijede Germana 1
Rimljana kao dva rasna i nacionalna elementa u ¢yjoy su napetosti,
zahvaljujuct genyalnosti Ducea 1 Fiihrera, uspostavljena 1zmedu
dva pola Osovine. (Martin 2016: 126) Prikazujuci ta velika
kulturna dostignu¢a godinamakasnije —Zafranovi¢iKovac
sugeriraju da svih tih 26 slika okupiraju oko spektatora.
Ispod te grande belleze krili su se velika unistenja 1
nevjerovatni akti barbarstva. Velika (evropska) umjetnost —

86



s mediteranskim vedutama — sluzila je 1 kao mjesto otpora,
aliikao prekrasnazavjesaiza koje su zrtvovani milioniljudi.

Rat i mir na Mediteranu

Uloga velike Jjepote 1 kulture kao emancipacije u filmu je
rekonstituirana 1 preregistrirana. Pokazuju¢i to mracno
nalicje, Mirko Kovac, kao autor koji nije htio otkriti
etnicko porijeklo, rabeci ravnopravno 1 hrvatsku 1 srpsku
1 bosansku varijantu srediSnjeg juznoslavenskog jezika,
90-tih izbjegavsi iz Beograda u Rovinj na jadranskoj obali,
1 u romanu Grad u zrealu (2007), nastavice da tematizira
opoziciju kopno-more, zauzimaju¢i perspektivu iz
Hercegovine 1 Trebinja u pogledu na Dubrovnik. U to ime
¢e poslati svog pripovjedaca, djecaka 1 buduceg umjetnika,
upravo iz Trebinja u Dubrovnik, $to ¢e biti njegovo prvo
samostalno putovanje, starim vozom ¢irom, u prvim
mladim godinama Jugoslavije nakon Drugog svjetskograta.

Djecak odlazi traziti oca trgovca, koji se nije vratio za dan-
dva kako je obecao, $to za njih nije uobi¢ajeno, no ovog
puta otac se mora hitno javiti novim socjjalistickim vlastima
u svome gradu, donijeti trgovacku dozvolu 1 prijaviti
imovno stanje, inace ¢e njegova trgovina biti zapecacena.
Djecak odlazi na put, dakle, ¢irom, dok svi najavljuju
da ¢e ta linjja biti ukinuta, $to ga svaki put zalosti, jer
time se brzo 1 lako stigne prekrasnim predjelima do
Dubrovnika, odakle se vra¢a dzepova punith bombona,
raznobojnih kamencica 1 skoljc¢ica skupljenih po gradskim
plazama. Stigavsi na stanicu Gruz u Dubrovniku, djecak

87



medutim ne trazi oca nego pocinje lutati, obilazi puteve
do uvale Lapad, poznate prodavnice dubrovackih
trgovaca, prateci rute oca onako kako mu je prenijela
majka, sljedeci spisak birtija, svratista, toCionica vina
1 rakije, ilegalnih konoba, pijaca 1 luka u kojima sreée
ribare ¢iji se dnevni ulov doprema direktno u Trebinje.

Zanesen, Kovacevmali pripovjedac cesto se zaboravi, srece
neke mornare koji su se tek vratili s mora, raduje se njima,
dok se drze za ruke 1 njisu kao da su na brodu, 1 onda odlazi
s njima prema luci, jer tramvaj jedinica prema Lapadu bio
je sklizuo sa tracnica, no tamo ¢e naci samo neki ogromni
teretni brod Garibaldi. Ta ruta prije povratka doma nazad
na kopno, zavrsava na Gunduli¢evoj poljani, kada taj mali
umjetnik odmara ispod spomenika Ivanu Gunduli¢u, ¢ije
stihove ve¢ tada moze recitirati naizust, $to njegova oca
¢ini ponosnim 1 djecaka stalno podstice da recitira po
gostionicama. Bice to prvo 1 formativno putovanje za tog
buduceg pisca, na kojem nece naci oca, no napunice zjene
prekrasnim mediteranskim prizorima, prelijepim ulicama
1 gradevinama, koji ¢e mu biti istovremeno bliski 1 strani,
izokrenuti, kao da sopstveni grad gleda u zrcalu. Bilo je
to, nakon mracne strane iz Okupacye u 26 slika, nanovo
otkrivanje Dubrovnika 1 Mediterana, sada revijalno
1 melanholi¢no, koji kod Kovaca kao da vracaju stari
1zgubljeni oreol, mita, prvotnosti, zavodljivosti, slobode.

Isprepletenost nasilja 1 mirnodopskih mediteranskih

prizora, medutim, nije u jugoslovenskoj knjizevnosti
pocelo od Kovaca. Milos Crnjanski je na kraju Prvog

88



svjetskog rata u Lirici Itake (1919) rabio mediteranske
motive, parodiraju¢i Odiseju, neprestano podsjec¢ajuci
subjekta i ¢itatelje da ne treba zaboravljati bijesne 1 grozne
gusare, 1 galije od Neretve, crne 1 krvave (na us¢u Neretve
su bila skrovista srednjovjekovnih uskoka), 1 pjesme 1
maceve duge 1 tmure. To sto se zaboravlja neprekidno, da
je rat redovno stanje svijesti 11storije, Crnjanski potencira
u posljednjim stthovima u toj pjesmi Jadranu, podsjecajuci
da se ori pesma nasa tvrda glasa / neklekla nikad, nesretna, al
byesno vesela, / sa krvave obale jednoga naroda cyela. // Da
nye najlepse hubav, / vec za grumen Sunca ubyati 1 rano umirati.

Crnjanski ¢e u Komentarima Lirike Itake objasnjavati kako
mu je — 1ako porijeklom kontinentalcu — to lutanje po
moru znakovito uokvirilo mladost 1 (pred)ratno iskustvo.
Skitao je, kaze, 1 godinama se vra¢ao na obalu, ostajuci
vjeran moru, kao 1 avangardni pjesnici Rastko Petrovi¢
ili Milan Dedinac. Pocelo je to prije Prvog svjetskog rata,
kada su hrvatski pobunjenici prenosili bombe u Istru,
kada je neki dopisnik novina pretucen u Riject u teatru. Po
Crnjanskom, ljubav prema moru unikatna je 1 sveljudska;
on ostaje kao autor odan Mediteranu unatoc¢ primjedbama
nekog knjizevnika koji mu je rekao da jedan Banacanin
ne moze osjetiti ljepotu Jadrana ili razumjeti Toskanu.

Iste mediteranske 1 jadranske motive ¢e u prvom romanu
Dnevnik o Carnojevicu (1921) koristiti kao kontrapunkt
sutonskim prizorima iz ratne Galicije, gdje naviru
kod vojnika stare pjesme, bolne rijeci, dok ljudi kaslju
1 padaju s ustima ogrezlim u krv. U tim trenucima u

89



blatnjavom rovu glavni lik kontemplira o tome kako je
sad na Jadranu proljece, sjeca se prve ljubavi negdje
na nekom otoku prije rata, kako su lutali preko nekih
kamenih brezuljaka, prolazeci pored napustenih kapela
1 sikara, ispod kojih se bistrio Jadran cist kao potok,
tada su ga svi nudili svjezom ribom 1 vinima, a onda se
1z sjecanja vraca u krvavu 1 blatnjavu stvarnost fronta.

Kada se motiv Odiseje ponovo ukaze u jugoslovenskoj
knjizevnosti pedesetak godina poslije, kod Maka Dizdara
u zbirci Modra ryeka (1971), onda ¢e biti evociran
uz mnogo manje buke, znatno stiSanije 1 smirenije,
razudenije. U prethodnom Kamenom spavacu Dizdar pjeva
glasovima srednjovjekovnih mrtvaca, koji su lezali ispod
ste¢aka na srednjovjekovnim grobljima, jedno od njih je
1 nekropola Radimlja u zaledu Dubrovnika, podigavsi
u o¢ima tih mrtvaca suncane mitove, a sada se vraca
tom univerzalnom glasu povratnika iz Odiseje koji idu
plovidbama dugim kroz cijelu zbirku, iducim stokrako 1 lako
prema zviezdama, po putu obasjanom, s opremom teskom, na
kraju svodeci razgovor sa pristima svoju, dok im se sjena vlastita
sebt smye, kao vedri Saptal i kronik svoy koji me byed, 1duci sve
blize v blize zvyezdi poshednjo). Mediteranski pejzazi, kao1iu
Kamenom spavatu, dok evocira prosle mitove koji su nastali
u tim obalama 1 zaledima, pomazu da 1 u Modrg) ryect
potrazi opet, uprkos skepsi 1 ironi¢noj uzaludnosti, ovog
puta u Odiseji — nakon jedne epohe ratova 1 stradanja
— univerzalne puteve ka smirenju u vjecnosti 1 kraju.

Onaj ko pise o Mediteranu, kao da plovi, pisao je Predrag

90



Matvejevi¢, uvijek ima osobne razloge da to ¢ini. Roden
u Mostaru, pedesetak kilometara od Jadranskog mora,
Matvejevi¢ se u Mediteranskom brevyaru redovno pita o
granicama gdje prestaje mediteransko ozracje — koliko
je taj pojas uz more uzak ili kratkotrajan; proucavat
¢e, tragom Neretve, 1 rijeke koje se ulijevaju u more,
svuda po obalama, kao da je to uzrokovalo zasto
ponekad Mediteran zalazi duboko u kopno, mijenjajuci
1 zemlju, 1 obicaje 1 ljude, nekada 1 duboko u gorama.

One koje je more na neki nacin odgurnulo od sebe, kaze Matvejevic,
1zgleda da Cesto muct pitanje podryetla. A na tom polju
1zglobljenosti identiteta — Sto se vidi 1 kod Matvejevi¢a
1 Kovaca — pocinje imaginacija, pisanje, nostalgija,
literatura. — Moguce je, nastavlja Matvejevié, postati
Mediterancem. Mediteranstvo se ne nasleduje, nego stjece. Kazu
da je pravih Mediteranaca sve manje na Mediteranu. Nije posryedi
samo povijest il predange, zemljopis il zavica, pamcenje, bastina
il vjera: Mediteran je moZda 1 sudbina. (Matvejevic 1987: 58)

Kaoizamnoge druge autore s Mediterana,1za Matvejevi¢a
literatura je, kao domovina, moguca svuda preko tith obala
1 otoka kao jedan prostor imaginacije, snova 1 asocijacija.

Andaluzija i Hercegovina - knjizevni toposi

Jedno putovanje od Dalmacije 1 Dubrovnika prema
Hercegovini, istim putevima koje opjevava Mak
Dizdar, godinama ranije Sigmundu Freudu, kako pise u

Psihopatologyr svakodnevnog Zivota, u poglavlju laboravhanje

91



litnth 1mena, pomoc¢i ¢e da na sopstvenom primjeru
protumaci zasto je zaboravio ime jednog umjetnika koji
je naslikao ¢uvene freske u nekoj talijanskoj kapeli s druge
strane Jadrana, usput reflektirajuci o ljudima u prostoru
kojim se krece. Objasnice da je tom razgovoru prethodio
drugi razgovor, remecen novim, kada je sagovornika pitao
da li je ve¢ bio na Orijentu, nakon cega ¢e se upustiti u
razgovor o ,,obicajima Turaka u Bosni 1 Hercegovini®.
Freud prenosi zapazanje nekog kolege koji je radio
u Hercegovini, da ti ljudi koje je lijjecio imaju veliko
povjerenje u ljekara 1 da se potpuno predaju sudbini.
Ako mora da im saopsti da bolesniku nema spasa, oni
odgovaraju: Herr, sta da se rads, da se moZe spasiti, ti bt ga spasao.

U tim recenicama, u kojima se nalazi, Bosna, Hercegovina,
Herr, mogle su se uklopiti u asocijativni niz imena
medu kojima se nalaze Signorelli, Botticelli, 1 Boltraffio.
Sljedec¢a misao o umjetnicima je poremecena zato $to
je taj razgovor o obic¢ajima ljudi u BiH naglo prekinut,
paznja od njega je odvracena, jer je Freud htio ispricati 1
jednu drugu anegdotu ¢ije je mjesto u njegovom sje¢anju
bilo tik do prve. ,, T1 Turci®, pise Freud parafrazirajuci
kolegu, ,,cijene seksualno uzivanje iznad svega 1 seksualni
poremecaji bacaju ih u ocajanje, koje ¢udno odudara od
njihove rezignacije u smrtnoj opasnosti“. (Freud 1984:
36) Jedan od bolesnika njegova prijatelja rekao mu
je da zivot vise ne vrijedi, kada vise seks nije moguc.
Odvrativsi potpuno nesvjesno 1 naglo paznju od tog
spleta seksualnosti 1 smrti, Freud objasnjava poslije u
knjizi da se na taj nacin jamacno trudio zaboraviti slucaj

92



svog pacijenta, oko kojeg se mnogo trudio, a izvrsio je
samoubistvo zbog neizljecivog seksualnog poremecaja.

Vozeci se kroz Hercegovinu 1 gledajuci te orijentalne
Mediterance, Freud ih u tom kratkom ekskursu prikazuje
kroz jaku orijentalisticku perspektivu — predstavljajuci ih
kao culne 1 fatalisticne (Bosnjake, bh. muslimane koji su
slavenskog backgrounda pri tom oznacava kao Turke),
sve prelamajuci kroz filter jednog ljekara, posjednika
znanja, sto je evropska perspektiva koju ¢e kasnije mnogo
iscrpljivati 1 parodirati Ivo Andri¢, naprimjer, u Travnickoy
hronici. Ako su se pak u mediteranskim tekstovima na
juznoslavenskim jezicima 1 razvili fatalizam 1 ¢ulnost,
onda c¢e to biti posljedica tekstualne spletenosti s
drugim tekstovima, avangardnim, egzistencijalistickim,
zapadnoevropskim, prije nego odraz nekog mentaliteta.

Sa slicnim predodzbama kojim Freud predstavlja
zitelje Hercegovine — suocavat ¢e se u raznim djelima,
naprimjer, kilometrima odatle 1 Andaluzani, pokazujuci
da te predrasude nisu orijentalisticki ekskluzivitet na
Mediteranu. Dok su u 19. stoljecu vladajuce 1deje imale
andaluzijski $tih, a andaluzijski autori bili najcitaniji u
Spaniji, oko 1900. godine, kako pise Jose Ortega y Gasset,
sjever pocinje oblikovati predodzbe o Andaluziji. Politicki
uticaj Andaluzana je poceo da blijedi, andaluzijska
kapa je izlazila iz mode, u korist baskijske beretke 1
asturijanskog uglja. Reakcija Andaluzana c¢e biti da se
sve vise poistovjecuju sa samim sobom, taj narod koji je
na tim obalama star kao anticki Grei 1 stari Rimljani,

93



koji je svjedocio da vjetrovi nisu puhali samo od istocnog
Mediterana i Egipta prema sjeveru i Zapadu, nego i da je
bila epoha ukojoj su tivjetrovi puhaliu obrnutom smyeru, poceoje
sebe uokvirivati u milje koji biva zaokupljen najcesce samim
sobom. Tu regiju, nesklonu partikularizmu, egzotizira
pomalo 1 sam Ortega y Gasset, potencirajuci da je to
kultura po svemu samosvojna, bliska ruralnom agrarnom
tipu, puna prezira prema ratovima, nasuprot mulitaristickom
modelu ko vlada u Kastiln. (Ortega y Gasset 1974: 212)

Najcesce ne pruzajuci otpor prema okupatorima, ni
nasilnim mediteranskim narodima koji su ith napadali,
Andaluzani ostaju, kaze Ortega y Gasset, vjerni drvetu
masline kao simbolu mira, §to je najvazniji princip te
mikrokulture. Lijenost 1 pasivnost, kao predrasude u
ime kojith su Andaluzani optuzivani, Ortega y Gasset
tumaci kao slavljenje indolencije koja je presudna u
uzivanju ugodnog 1 dugog zivota u toj mediteranskoj
regiji, kao ideal same egzistencije. Minimum napora
postaje kreacijska snaga jednog kulturnog modela koji
je dostojan postovanja, u vrijeme drugog opsteprisutnog
modela koji forsira maksimum napora 1 krajnje izlaganje
snaga kao krajnji ideal. Ako je Frederick Schlegel rekao
da je lijenost zadnji trag Raja, poantira Ortega y Gasset,
onda Andaluzani, kao rijetki medu zapadnim narodima,
pozivaju covjecanstvo na vjernost tom rijetkom rajskom
idealu zivota. Vitalnost je tu lako posti¢i blagodareci
laganom zraku 1 plodnoj zemlji, a izmjesteni Andaluzanin,
zato ne moZe ostati AndaluZanin. (Ortega y Gasset 1974: 202)
Kilometrima odatle, mozda bi se isti kulturni model mogao

94



primijeniti 1 na Hercegovinu, sto je osje¢ao Freud, kao
na mikro-kulturnu zajednicu koja nije hvatala na vrijeme
modernizacijski talas, predajuéi se predmodernom
fatalizmu; no mozda je to bila samo konstrukcija jednog
(mediteranskog) sentimenta te bila 1 prilika za novi
valer u $iroj jugoslovenskoj ili srednjevropskoj kulturi.

Istoricari ¢e objasnjavati da je andaluzijski sjaj poceo da
blijedi nakon §to je Spanija izgubila kolonije oko 1898., a
mediteranski $panski filozofi Miguel de Unamuno 1 Jose
Ortega y Gasset oznacit ¢e jug koji reflektira prezrenu
sliku o sebi, tako da se ne uklapa u $pansku nacionalnu
rehabilitaciju 1 europeizaciju; u Hercegovini ¢e taj i takav
senzibilitet, kao uznemiryuca razlicitost, zasvijetliti u trenutku
kadapostajudiojednog carstva, Austro-Ugarskog. Federico
Garcia Lorca uzimace naprimjer andaluzijski habitus,
kult Ciganina, povezujuci ga sa andaluzijskim Arapima,
da bi negirao 1 osporio $panski modernizam, u njegovom
srcu; Hamza Humo 1 Antun Branko Simié, ucestvujuci
u zagrebackom 1 beogradskom avangardnom kontekstu,
nastavice da koriste zavicajnu hercegovacku motiviku,
kao pozornicu za demonstraciju avangardnih gibanja
duha, kao posebnu nijansu u mnogostrujnom jeziku.

Kod drugih $panskih autora javljace se nostalgija za
izgubljenim zlatnim dobom Al Andalusa, divinizirajuci
kulturu tih ,,Spanjolskih muslimana® kao obrazac
egalitarizma za novo andaluzijsko prosvjetiteljstvo.
Taj andaluzijski hispano-arapski genij svi ti pisci vide
kao model odbrane od sjevernjackog barbarstva, a to 1

95



hispaniziranje Arapa iz Al-Andalusa bili su put na
kojem se taj predio trebao ukljuciti u Evropu. Taj mit
o Al Andalusu je sluzio, medutim, 1 da se opravdaju
$panski kolonijalizam u sjevernoj Africi 1 sudjelovanje
africkih vojnika u Francovoj vojsci. (Venegas 2018: 316)

Izgraden kao uzor novoj $panskoj naciji, andaluzijski
ideal sadrzi mnogo proturjec¢ja, kao medu dijelovima
napuklog ogledala koji reflektira nejasno 1 izobliceno.
Tako su 1 brojni intelektualci koji su radili na podizanju
tog mita zavrsavali 1 kao zrtve Francovog rezima, 1 kao
rezimski intelektualci. Multilingualni 1 visekulturni
andaluzijski milje sluzio je istovremeno 1 kao prednost
u avangardnom provociranju kanona 1 kao uteg u
priklju¢ivanju evropskom kulturnom prostoru; ta
orijentalizacija prostora postavljala se istovremeno protiw
monolitnog pogleda na Europu 1 kao nesto sto valja prevladati u vme
uspostavlianja kontinuiteta 1zmedu grcko-rimske, islamske 1 zapadne
kulture na Pirinejskom poluotoku, a u ime cega treba eliminisaty
taj neevropski antimoderni element. (Venegas 2018: 323)

Kako se ponasati prema orijentalnom kulturnom elementu
(slavica orienta) u Hercegovini koji dobiva svoje mjestoiu
retorici protivnih represivnih projekata (Nezavisna Drzava
Hrvatska), tim vise Sto je povezan s mnogo kulturnih
veza sa Dalmacijom (slavica romana), unato¢ drzavnim
granicama, pitanje je postkolonijalnih teorija koje tek
treba primijeniti na odnos kopna 1 mora (Hercegovine
1 Dalmacije), u geoestetskom izucavanju odnosa
Balkana 1 Evrope 1 preispitivanju post-jugoslovenskog

96



kanona; naprimjer, endehazijska estetika prema tom
orjjentalnom elementu razvija proturjecan melanz
odbojnosti 1 privlacnosti. Medutim, ¢injenica ostaje da
orjjentalnu topiku iz otomanske ere ti hercegovacki pisci
nisu prestali koristiti 1 evocirati, nekada ujedinjujudi sve
te mediteranske prostore kao asocijacije po knjigama
1 putopisima, Sto se vidi u putopisima hercegovackog
pisca Zuke Dzumhura, koji je povezivao Orijent 1
Hercegovinu 11istocni 1 zapadni Mediteran u Hodoljubljima.
Dosavsi na prag Katalonije, Dzumhur gleda uz put
razne skulpture 1 sjec¢a se tih znakova uz balkanske
puteve, navodeci da su u toku tih dugih puteva izmedu
konaka po karavan-sarajima, jedina radost 1 vedrina
strasila sklepana 1 pobodena po njivama 1 bastama;
tako se sjeca nekog strasila u Hercegovini koje je licilo
na konzula, na fratra, nekog propalog generala do nogu
potucene vojske. Sada tu sklepanost 1 ubogost strasila od
krpica, otpadaka 1 krpetina vida dok se polako priblizava
Barceloni, 1 ne moze da se otme asocijaciji na takve
skalamarije 1 improvizacije na drugoj strani Mediterana.

Taj slican utisak derutnosti koju je ponio sa suprotnih
strana, vidjece 1 pri ulasku u Andaluziju, kada je sve
jednoli¢no 1 tugaljivo, 1 ulice 1 kuce 1 ducani 1 semafori,
sve je bilo makadam 1 prasina, kao da se to moderno
neimarstvo raspada 1 rusi pred ocima. I $panjolski
pisci, kao Sto je disidentski Juan Goytisolo, u putopisnoj
prozi forsiraju te prizore gladi, siromastva, bolesti,
predstavljaju¢i Andaluziju kao sjevernoafricko, arhai¢no

carstvo, udjelima Campos de Njjar (1960.)1 La Chanca (1962.).

97



Taj autoorijentalizam bio je 1 stilska reakcija protiv
prikazivanja koji je forsirala Francova propaganda koja je
Andaluziju predstavljala turisticki; na te uzorne razglednice
Goytisolo ¢e odgovoriti zurnalistickim 1 putopisnim
zanrovima popunjavajuél rezimska mjesta Sutnje.
Goytisolovopoistovjecivanjesaislamomiarapskimsvijetom
dolazi kao osporavanje diktatorskog nacionalistickog
koncepta. Zaokupljen antinomijom Europa/islam, u
sukobu sa dominantnim kulturnim identitetom, godinama
kasnije, Goytisolo ¢e napisati knjigu o ratnom Sarajevu
(State of siege), a sarajevski islamsko-jevrejski milje ce
ukljuc¢ivati u romane praveci paralelu sa andaluzijskim.

U to ime u reportazi Sargjevska sveska spaljivanje Vijeénice
povezuje sa spaljivanjem knjiga u doba Spanske inkvizicije,
asocirajudi i opsade u Spanskom gradanskom ratu, a
njegov glavni lik, ko faktovik, vodi u opsadenom Sarajevu 1
razgovore sa jednim sarajevskim Sefardom, muzic¢arem, s
kojim uz bocu vina raspravlja o religijskim sinkretizmima
makedonskih bektesija, filozofskim uticajima Magreba
1 al-Andalusa, pronalazeci u tim poliglotskim igrama
zajednicke rijeci koje povezuju mediteransku regiju. Taj
muzicar ¢ée i stoljeéima nakon izgona Jevreja iz Spanije,
kao mantru, ponavljati ‘soy bosnio, soy judio y soy espafiol’.

Provokativni pisci, kao Goytisolo koji breme disidenta
nosi od polovine 20. stoljeca, tu andaluzijsku juznjacku
kulturu vidjeli suikao stilski (multiulingvalni, poliglosijski)
izazov, i kao doprinos koji Spanija postavlja pred
evropsku kulturu; taj orijentalni element moze biti 1

98



zalog u hvatanju modernistickog koraka 1 poluga za
potkopavanje rasizma, donoseci pregrst mavarskih 1
neuobicajenih formi u osporavanju evropskog kanona,
uspostavljajuci 1 neovisnost od evropske knjizevnosti.

Ta slozenost 1 sofisticiranost primitivne umjetnosti ¢e biti
posebno aktuelna u vrijeme Gradanskog rata 1 Francove
rezimske kulturne politike koja je Andaluziju na filmu u
40-tim romantizirala pokazujuci je kao mjesto otporno
na modernizaciju promjene, prilagodavajuci je sve vise
globalnoj turistickoj percepciji, koja “je cvjetala od pedesetih
godina otkako je Franco sklopio ekonomske sporazume sa SAD-om,
olvargjuct zemlu stranim ulaganpima”. (Venegas 2018: 185)
Naslikati Andaluziju kao reklamu za trziste, znacilo je
otvoritl taj predio za novu retoriku napretka 1 liberalizacije
koja insistira na tradicionalnom ustrojstvu 1 hijerarhiji.

Sefardski pecat knjizevne republike

Andaluzijska mediteranska misao jednog Unamuna
ili Ortega y Gasseta , na srediSnjem juznoslavenskom
jeziku, ve¢ tridesetih godina zaokupice jednog sarajevskog
sefardskog pisca, Kalmija Baruha. Za koncepte Ortega
y Gasseta zainteresovat ¢e se upravo u trenutku kada
mase, na vrhuncu modernizma 1 demokracije, ulaze u
sve sfere drustva, prijeteci neredom, a spanski andaluzijski
filozofi se vajkaju oko toga kako da se participira u tom
haosu 1 sirokom evropskom prostoru, a da se zadrzi
stari red 1 Tradicija na nacin da ne postanu represivni.

99



Kao da tim dalekim konceptima ispituje rjeSenje za
sopstveni, sefardski sarajevski kulturni mikrokosmos, 1
mogucénosti participacije u jugoslovenskom 1 evropskom
kulturnom prostoru, Baruh ostaje zaokupljen Ortega
y Gassetovim rijecima u suocavanju sa tim evropskim
danas. Takoder vide¢i opasnost u konceptu rasnog pisca
tradicionaliste koji zivi u uverenju da je rasa u proslosti
imala savrsenu kulturu, koji pise kineski zid od knjiga
protiw svega Sto dolazi spolja, 1z ljubavi prema sopstvenoj
proslosti, Baruh ostaje u jugoslovenskom kontekstu
na strani one misli koja odbacuje tu unisonost 1 trazi
balans tradicionalnog 1 modernog. (Baruh 1952: 24)

Ti spanski filozofi, Ortega y Gasset 1 Unamuno, kao
1 mnogi intelektualci tog vremena, ostaju posvema
zbunjeni tom vrteskom reda 1 nereda tridesetih. Dok
im desnica aplaudira u parlamentu zbog njihovih
kritika demokratije 1 republikanizma, koju preispituju u
potrazi za mjerom u usvajanju modernog, zagovarajuci
tradicionalnu modernizaciju cijele drzave — u isto
vrijeme 1 sami trpe teror fasistickih falangi zbog kojih
napustaju zemlju ili odlaze u unutarnju izolaciju.

I sam Baruh kao da se sa Spanskim filozofima dvoji oko
toga koliko tradicionalnog je potrebno u modernom
kontekstu, suocavaju¢i se sa negativnim stranama
onoga Sto je covjecanstvo stvorilo da popravi ludske
Zwote. U kolaboracionistickim drustvima koje ce se
uskoro uspostaviti u Jugoslaviji, medutim, nece nikada
imati priliku ni da participira ni da nade mjeru.

100



éekajuéi rasplet, Baruh kao esejista se opredjeljuje da prati
puteve bosanskih sefardskih romansi, sve od Granade,
otkud nose zajednicke motive svojstvene arapskoj poeziji
jos iz 14. stolje¢a od nekih mavarskih dinastija koji su
bili obuzeti latinskom pismenos¢u, kada naprimjer usred
pjesme koja izrazava emocije jednog Sefarda neke arapske
zene gledaju sa terasa Alhambre; Baruh dalje tumaci
1slamske 1zvore Danteove BoZanstvene komedye, prateci
pretapanje islamskih predanja, Poslanikovihizrekaiputeve
kako je mogao sam Dante do¢i do tih spisa; on ¢e pokazati
kako je jezik Jevreja na Balkanu pratio rute trgovaca od
sredista u kojima su zivjeli (Istanbul-Solun-Sarajevo-
Dubrovnik), naoko arhaican i okamenjen, a ustvari pun
tudica, turskih, arapskih, slavenskih, pozajmljenih iz
govora naroda s kojima su Jevreji zivjeli. (Baruh 1952: 162)

Taj Baruhov multilingualizam, kao koncept visesmjernog
jezika, u esejimakoje objavljuje naprimjer u tradicionalnim
listovima muslimanskih zajednica (sarajevski Gajret),
bi¢e uskoro zaboravljen i utopljen u jakoj arijevskoj
filologiji koja ¢e uskoro pobijediti po kolaboracionistickim
Casopisima, zaklanjajuéi 1 umorstvo tog esejiste u Bergen-
Belsenu. Tako ¢e, naprimjer, samo dvije godine kasnije, u
Hrvatskoj reviji, u jednom prikazu Protuzidovske izlozbe,
u antisemitskom pamfletu iz pera pisca Ivana Raosa, taj
prekidtrgovackihrutabitijamacopstankajednogevropskog
naroda; to ¢e biti jedini izlaz da se s leda zbace ti 1zrabljivaci:

- Nekoliko puta dalmatinski gradovi protjerase Zidove, ali su il

101



uvyek moraly ponovno primits, jer su svi brodovt, koji su opskrbljvali
te gradove bili u Zidovskim rukama, te bi prestali uvaZati Zito 1
ZweZ. Danas, kad se citava Nova Europa jedanput zauvyek
obracunala sa Zidovima, nema bojazni da ée se opet pojaviti, kao oni
0 kojima zavisimo, da nas 1zrabljuju 1 mrcvare... (Raos 1942: 338)

Takvo ukidanje multilingvalizma u konceptima arijevskih
(etnickih) filologija ima $ir1 evropski kontekst. Stavljajuci
se u poziciju onoga koji dijeli zivot od smrti, covjek u
20. vijeku, po Albertu Camusu, postaje “proizvodac
leseva 1 podljudi”, “podcovjek, ne Bog, nego sraman
sluga smrti”. (Camus 1971: 298) Gledajuci povijest kao
cjelinu dovoljnu samu sebi, totalitarni mislilac se udaljuje
od stvarnosti, kao da Boga nadomjesta Povijes¢u. Dok
je mediteranska misao od starith Grka bila na strani
prirode, dionizijske nedovrsenosti protiv zaokruzene
Povijesti, ta opozicija u evropskoj filozofiji ne prestaje
biti aktuelna ni u 20. stolje¢u kao borba suncane misli
protiv racionalisticke germanske no¢i koja trijumfuje.
Mediteranska misao, nikada dovrSena, favorizira mase
protiv drzave, umjereno drustvo protiv apsolutistickog,
slobodu protiv racionalne tiranije, konacno, altruisticki
individualizam protiv kolonizacije masa, donoseci
prevagu na stranu umjerenosti protiv pretjerivanja,
§to animira povijest Zapada jos od antickog svijeta.

To je, dakle, opozicija izmedu germanskih snova
1 mediteranskih tradicija, izmedu nasilja vjecne
adolescencije 1 muske snage, pojac¢ane znanjem1iknjigama,
1 hrabrosti intenzivirane 1 prosvijetljene iskustvom

102



zivota—rijecju, izmedu povijesti 1 prirode. Snage moci
favoriziraju filozofiju oprec¢nu mediteranskoj misli jos
otkako se Crkva opredijelila za Povijest protiv prirode,
gurajuci gotiku da trijjumfuje protiv romana, povijesni
apsolutizam protiv neobuzdane ,Jjudske prirode c¢iju
tajnu cuva Mediteran, gdje je inteligencija usko povezana
sa zasljepljuju¢im svjetlom sunca®. (Camus 1971: 313)

,,U dubinama europske no¢i®, najavljuje Camus 1952.
»suncana misao, civilizacija s dvostrukim licem, ceka
svoju zoru... U 1953. godini, pretjerivanje je uvijek
utjeha, a ponekad 1 karijera. Umjerenost, s druge strane,
nije nista drugo do cista napetost®. (Camus 1971: 323)

U jugoslovenskom kontekstu, ta opresivha mod
Povijesti vratice se devedesetih u obliku jednog proto-
nacistickog miloSevi¢evsko-tudmanskog revivala.

Olovne devedesete na Mediteranu: s odgodenim krajem u
21. vijeku

Jedna od najjacih protu-reakcija knjizevnosti protiv
autoritarizma formirace se upravo u mediteranskom
centru Splitu, kod knjizevnika koji pisu za magazin Feral
Tribune (Viktor Ivanci¢, Boris Dezulovi¢, Predrag Lucic).
Feralovci, kao autori, evociraju camusevski angazman
1 mediteransku perspektivu iz Pobunjenog coyjeka, kao
liberalnu protutezu ekstremistickoj filozofiji knjizevne
desnice u Post-Jugoslaviji; njithova perspektiva nije samo
mediteranska zbog jezika, nego 1 filozofski 1 politicki u

103



favorizovanju demokracije. Osim detekcije politicko-
ekstremistickih jezika i djelovanja, feralovcei tako ostaju
na strani internacionalizma protiv partikularizma; oni su
na strani kulta zivota koji preferira hedonizam u jeziku
nasuprot ritualima umiranjaizrtvovanja; oni se definitivno
bune protiv monolita, bliski figuri individuuma koji se
suprotstavlja smislu povijesti - protiv postajanja vjecnim.

I (post)jugoslovenski pjesnici ostace 1 poslije rata i raspada
vjerni toj (camusovsko-feralovskoj) dijalektici 1 Mediteranu
kao prirodi, divljem 1 dionizijskom ambijentu, kao
“mirisu neimastine 1 napustenosti, mirisu djevicanskom
1 snaznom” (Camus 1971: 301), koji se u hipu ispuni
sukobima, sizmom, politickom nestabilno$c¢u, nasiljem,
zlo¢inima. Najcesce angazovani, svi ti pjesnici ostaju
privrzeni camusovskom mediteranskom humanizmu
koji, paralelan sa idejama starogrckog univerzalizma,
tolerise spektar raznih stanovista, u misli ujedinjenoj
s obje strane Sredozemlja u doba starog Rima.

U novom postjugoslovenskom kontekstu, nakon pada
socijalizma, jos jednom postala je aktuelna camusovska
meka mediteranska misao koja je dolazila protiv
terora 1 nasilja, protiv opravdanja zloc¢ina 1 smisla
Povijesti u ime stabilne 1 koherentne (nacionalne)
naracije. Mediteranski postjugoslovenski autori ostace,
medutim, vjerni altruistickom individualizmu, mjeri,
slobodarskim idejama 1 revolucionarnom sindikalizmu,
kao 1 demokraciji koja je, po Camusu, najmanje los
model jer ne trazi apsolutni monopol nad istinom,

104



osiguravajuéi parlamentarni ustroj 1 dijalog, protiv
racionalizma njemackih ili ruskih ideologija nasljedovanih
u nacionalizmima nakon raspada Jugoslavije 90-tih.

Melanz ludila 1 Mediterana, kao cijelu skalu je ispjevao
Predrag Luci¢ u zbirci Mjesec 1znad Splita, dajuéi glasove
splitskim ridikulima, ludama, marginalcima 1 izop¢enim
Jjudima. Jednu epohu u kojoj je knjizevnost bila domena
visoke kulture, nacionalnih ideologa 1 mestara, bardova,
Luci¢ zakljucuje vracajuci glas ludama 1 provocateurima. Sva
zbirka je uokvirena idejom iz prologa, stthovima koji kazu
da su ludact svjetlost svijeta, jer nam njihova ludost otvara vrata
12 ludnice koju zovemo svyet. Ta anarhija splitskih redikula
se provlaci kroz razne epohe, u imenima stvarnih ljudi 1
glasovitih splitskih ludaka koje biljeze hronike: tako neki
Ante Samplan psuje kralja Aleksandra i zakone kraljevine
koji mu ne daju zivjeti i piti, kidajuci njegovu sliku 1 svima
narucujudi pi¢e pa makar ih sviju drzava potjerala u
ludnicu u Sibenik. U pjesmi Oktobarska reminiscencija taj
ludizam dobacuje do aktuelnog konteksta mas-turizma;
neki ludak opisuje kako u odijelu 1 cipelama ulazi u more
1 ¢ceka da ga odnese veliki val, kad odu turisti kupaci,
no nista od njega, nema ni broda ni vala, nikada ga
nije poklopio preko glave, voda mu je do koljena, tako
da ga svi vide obalnog 1 nikakvog, svi vide samo $to je
ostalo od njega: Evo ga / Opet on / Popisan /' Pantalon.
Luci¢ ironizira 1 sam mediteranski $tth u pjesmi, ironi¢noj
parafrazi [taka dalje (i tako dalje), u igri rijeci po kojoj:

105



Mediteranct
Meditiraju

O Mediteranu
Kakvog

KaZu

Vise nema

Kao da

1 jutros nye

Od neslaganja svojih
Sav sloZen

Kao da

Pomuren nyje

Sa svojom

Svadati se pomirenoscu

Koristenje tradicije u mas-turizmu ironizira¢e uvodeci
asocyjacijenadjelomediteranskogjeresijarhamedupjesnicima
Janka Poli¢a kojeg smjesta u Fine dining restaurant Kamov:

U luxury de luxe hotelu
Tradicyu s avangardom spaja
Unyetnost u svakom jelu
Cuisine des beaux-arts
Kunst-lebensmattel

Art-food para todos los gustos
Unmyetnicka ulja na pladnju
Tu svaki je konobar kustos. . .

106



Cijela zbirka kombinira ironi¢no-satiricne sa
melanholi¢nim tonovima — I otud se pjesnik Janko Poli¢
Kamov vra¢a drugi put u pjesmi JANKO POLIC U
SPLITU S JESENI 1904., s glumcima po Bosni putujudi,
slusajuci pjesme koje ga dotad nisu cule, ali ga neznane
pjevaju u vlaku za Split, hvatajuci ih I prevajuci a da ih 1 ne
zna. Opsjednut melodijama sevdalinke koje su za njega
primorca novo, po Splitu hodajuci i dalje pjesme nastavlja
da hvata, Vihor ruzu, Polje Mwu cador;, Sedam dana, Kao
sedam rana, Od sedam cega li, Sedam dana, Gradom pjesmu hvata.
Lijegace tako u bludistu medu djevojke da zaspi 1 da mu
se pjesme vrati, vithor ruZu da dosanja — djevojke da pyu dok
sanja sedam rana od sedam handZara; u sljedecoj strofi planira
1 violinu kupiti 1 darovati starcu da pjeva sjetu Splita za
dalekom pjesmom sto je vihor nosio po Bosni, sjetu Splita
za pjesmom o ruzi koju ruZom nisu zvali, koje ¢e progoniti
1z grada prognana dok ga bude, iz Splita. Nostalgi¢no-
ironicno uvezuje se taj prostor od Bosne prema
Mediteranu sve do Splita, domasajno vozom, jednom
melanholicnom melodijom koja povezuje te predjele 1
tka Kamovljevu biografiju progonstva I nesretnih ljubavi.

Luci¢ u pjesmi Sjeverni prozor ne ostaje neironic¢an ni prema
velikoj viziji o mediteranskoj civilizaciji, gledajuéi sjeverni
prozor, vide¢i malo Rima 1 malo Venecije, uma [ tu nesto
slavensko, 1ma li tu 1malo nas, pita se lirski subjekt, osvrnuvsi
se na taj prozor ka sjeveru prema Evropi, koji sluzi tome
da se vidi kada ka Vratima zlatnim nagrnu barbari:

107



Gdje su do sada

Kako im je bilo na putu

Da im kazemo gdje se sto nalaz
Glavni ventil,

Razvodna kutya

Plin

kaze se opet u ironicnom obratu
Pa da v mi odemo negdje

Gdje izvan sebe se ide,

Da se odmorimo od naseg barbarstva,
Od naseg gospodstva,

od nas.

Tu gdje se ne zna ko je civilizovan 1 ko je barbarin,
Luci¢ na sve gleda 1z i$casene perspektive, tako da u
sekundi obrne fokus 1 gleda sebe 1 Mediteran, stalno
postaju¢i neko drugi, neocekivan, ocima ludaka.

To ¢e biti aktuelno 1 kada se, godinama kasnije, ta
dijalektika civilizovanih 1 barbara na Mediteranu preslika,
kao preko indiga, s 20. 1 na 21. vijek; naprimjer u poeziji
albanskog pjesnika Ariana Leke, glasom ljudi u pokretu
koji pristaju na obale, svi ti toposi glasoviti od antike, kao
§to su Jadransko more, Jonsko more, Otrantska vrata,
obale Spanije, otkrivaju se tek kao Logori 1, 2, 3. Tu
¢e neki ljudi postajati novi Jevreji, ili jadnici, plavoki 1
crnooki jurodivi ili redikuli s Mediterana, koje niko vise
ne razumije. Ko je civiliziran a ko barbarin — ostaje
pitanje — u prizorima svih tih ljudi koje voda izbacuje po
visokokulturnim antickim renesansnim rivama i obalama.

108



Na drugoj strani, jedan drugi Mediteranac, Muhammad
Al-Khatib, u prozi Adanije Shibli, otkriva uopste
nemogucdstvo prilaska moru na koje zeli oti¢i u Jafh
ili Gazi, prilazec¢i iz Hebrona, dok se izmedu njega
1 Sredozemlja otkriva sve to Sto podize 1 evropska
(mediteranska?) civilizacija: barikade, check pointi,
vize, zaobilaznice preko Egipta koje takoder zavrsavaju
u ¢orsokaku; zanimljivo da ¢e ta proza Adanije Shibli
biti prevedena 1 imati recepciju odlicno se uklapajuci
u strukturu osjecanja postjugoslovenske (post)ratne
proze (Shibli 2017: 31). Njezin junak kao da dijeli
slicno iskustvo koje su godinama ranije postavili na
pozornicu brojni postjugoslovenski (post)ratni pisci.

Prelaze¢i cijelim Mediteranom, 1 sam Matvejevié
napominje da otoci nisu samo mjesto srece 1 blazenstva:
“Izmedu Scile 1 Haribde vrebaju opasnosti 1 iskusenja.
Otoci su takoder mjesta izgona 1 zatocCenja: tako je
bilo ne samo u drevnim mitovima nego 1 u praksi
vladara 1 tirana, helenskih 1 rimskih, arapskih 1 turskih,
romanskih 1 slavenskih.” (Matvejevi¢ 1987: 97)

Snove o bezbriznosti 1 napretku evropske kulture,
rastresene po tim mediteranskim geoestetskim mapama,
nikada nece prestati da progone istorijske no¢ne more,
kao da 20. vijek nikada nije zavrsio; 1 to je samo jedna
od dominanti koja — u jednom moguéem citanju —
ujedinjuje sve te pisce 1 knjizevnosti na raznim jezicima.

109



Umjetnicko internacionalno

Godinama se knjizevni kanon uzimao kao nedodirljiv
niz djela koji uspostavlja etnicka filologija u kontinuitet
tzv. nacionalne knjizevnosti. Ve¢ se pisalo o tome da
je u pitanju apropryacya knjiZevnosti koja je ucinila da
nacionalno postane knjiZevno nesyjesno (CGasanova 2004: 11).

Kad se poc¢ne promisljati bilo koja tema, medutim,
brzo se vidi da uop$te nema razloga da u izboru
djela taj kanon obavezuje. Asocijacije se Sire
daleko preko granica, nalazeéi potpuno novo
podrucje, koje se takoder onda moze brzo napustiti.

Umyetnicko internacionalno stvara sopstveni prostor koji
prevazilazijezicneidrzavne granice, konstruiSuciknjizevne
republike koje preispituju 1 evropski kanon, bez obaveze da
ga uobziruju. Tu klju¢na mjesta popunjavaju prevoditelji 1
to ne samo kao intemedijatori, nego 1 kao kreatori vrijednostr.

Kada su u pitanju ratovi 1 traume u knjizevnosti 20.
stoljeca — $to se dugo uzimalo klju¢nim istorijskim tackama
kojim je svijetlila postjugoslovenska literatura na mapi
Weltliterature — ¢ak se 1 one jace 1 ¢jelovitije interpretiraju
kadse uklopeusiri, multilingvalni, transnacionalnikontekst.

I tim 1 takvim preokupacijama postjugoslovenski
prostor participira, naprimjer, u sredozemnoj knjizevnoj
republici, jednom od mogucih primjera na translingvalnoj
geoestetskoj mapi koja se rasklapa 1 sklapa, neovisno
o granicama (bivsih 1 novih) drzava, jezika i naroda.

110



BIBLIOGRAFIJA

1. Abulafia, David. The Great Sea: A Human History of the
Mediterranean. Oxford: Oxford University Press, 2011.

2. Baruh, Kalmi. Eseu 1 clanci: 1z shanske knjiZevnosti.
Prijevod Josip Tabak. Sarajevo: Svjetlost, 1952.

3. Camus, Albert. Pobunjen: covjek. Zagreb: Zora, 1971.

4. Casanova, Pascale. The World Republic of Letters.
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2004.

5. Freud, Sigmund. Psihopatologya svakodnevnog Zivota.
Beograd: Matica srpska, 1984.

6. Jerkov, Aleksandar. “Smisao Mediterana.” U Acqualta:
Mediteranski pejzazi u modernoy srpskoj @ italyjanskoy
knjizevnosti, Medunarodni zbornik radova, 45-60.
Beograd: Institut za knjizevnost 1 umetnost, 2013.

7. Martin, Benjamin G. The Nazi-Fascist New Order
Jor European Culture. Cambridge, MA: Harvard
University Press; London: I.B. Tauris, 2016.

8. Matvejevi¢, P. (1987) Mediteransk brevyar. Zagreb:
Graficki zavod Hrvatske.

9. Novak, Slobodan Prosperov. Povyest hroatske
knjizevnosti: Od Bascanske ploce do danas. Z.agreb:
Golden marketing, 2003.

10. Ortega y Gasset, José. Invertebrate Spain. New York:
Howard Fertig, 1974. 5

11. Ortega y Gasset, José. Pobuna masa. Cacak: Gradac,
2013.

12. Raos, Ivan. “Zidovi—neprijatelji svih naroda.”
Hrvatska revija 6 (1942): 338-339.

13. Salvini, Luigi. “Hrvatska moderna lirika.” Hrvatska
revya 8 (1942): 401-408.

14. Shibli, Adania. Ovo more pripada Muhammadu
Al-Khatibu (prevod s arapskog Mustafa Alajbegovié.
U Tooj bol je laksi kad o mjemu drugi pricaju (Antologija

111



suvremene knjizevnosti Levanta). Zagreb:
Kulturtreger, 2017.

15. Seatovié, Svetlana. U zaledu Sredozemba: Mediteran
u modernoj srpskoj knjiZevnosti. Beograd: Institut za
knjizevnost 1 umetnost, 2019.

16. Venegas, José¢ Luis. The Sublime South: Andalusia,
Orientalism, and the Making of Modern Spain. Evanston,
IL: Northwestern University Press, 2018.

112



113



114



Nada Bohici¢
Kontriranje kanonu - 5 prakticnih
predioga

115



Knjizevni kanon najcesce se percipira kao spisak djela
najvise vrijednosti koji trebaju biti zastupljeni u skolskim
kurikulumima, na svim nivoima, da bi se njthovim
¢itanjem naucilo $to je to knjizevni tekst 1 kako ga se
vrednuje. Prema toj koncepciji kanon je najbolje od
najboljeg sto jedna nacionalna knjizevnost ima. To su
knjige koje se nalaze u edicijama pod nazivom klasicz, 1
redovno se objavljuju njthova nova izdanja. Knjige za koje
smo svi Culi, 1 u ¢iju se neupitnu umjetnicku vrijednost ne
dira jer su prosle ,.test viemena®. To su lijepo napisane
knjige, koje se bave ozbiljnim (cesto istorijskim ili epskim)
temama, te prikazuju napete odnose izmedu pojedinca 1
drustva, ali nikako se ne zadrzavaju na dnevnopolitickom,
trivijalnom nivou, ve¢ su humanisticke, opstevazece.

Ovo je najcesci narativ koji prati kanonsku knjizevnost.
Ko je imao mo¢ da probere knjige, da im odredi tu
,hajvisu® vrijednost, zasto generacije 1 generacije
skolaraca citaju bas te, a ne neke druge, knjige? Proces
kanonizacije literarnih djela u ovdasnjim citalackim
sredinama se tek izuzetno dovodi u pitanje, 1 to uglavnom
kratkotrajno, kada do medija dode vijest kako su roditelji
zabrinuti $to se odredeni klasici ,izbacuju® iz lektire.
Kanonizacijom kao fenomenom se bave istrazivaci 1
istrazivacice knjizevnosti, kriti¢ari 1 kriticarke, koji 1 sami
profesionalno ucestvuju u procesu odabira ,,najvrednijth®.
Tako, kriticarski 1 teorijski krugovi mahom angazovane
provenijencije — feministicki, anti- 1 dekolonijalni,

marksisticki — razvili su pristupe koji ve¢ preko pola vijeka

116



propituju kanon sa raznih strana. Iz ovih perspektiva
postavljaju se nezgodna pitanja. Na primjer, ako bi
kanon trebalo da bude univerzalan, zasto u njemu onda
nisu ravnopravno zastupljena djela autorki ili djela
koja nisu bazirana na zapadnom bjelackom iskustvu?
Zasto je unwerzalno izjednaceno sa pozicijjom muskarca,
bjelackog kolonizatora? Kako to da su odredeni zanrovi
1 teme vise vrednovani od drugih, ako bi trebalo da
su sve teme 1 sve poetike u knjizevnosti dozvoljene, da
razliku pravi samo autorsko umijece ako se knjizevnosti
sudi iz nje same (larpurlartisticki)? Otkud to da se
odredene knjige smatraju nedostojnim kanona, jer su
dnevnopoliticke ili markirane kao ,,ideoloske®, kad se
1 one koje su ve¢ u kanonu bave politickim temama,
Cesto se cak 1 eksplicitno pominju prelomni istorijski
dogadaji ili uvode kao likovi istorijske, politicke figure?
Kada se krene ovim pravcem, spisak pitanja se samo
prosiruje, a kanon koji je nekada izgledao kao ¢vrsta
struktura, pocinje sve vise da izgleda kao kula od karata.

Nakon vise od decenije bavljenja knjizevnom kritikom 1
feministickim ljevicarskim istrazivanjem, sto samostalno,
sto kao clanica postjugoslovenske grupe kriticarki
,,Pobunjene citateljke®, na pitanje treba li nam knjizevni
kanon, prvi impuls je da odgovorim negativno — ne
treba nam. Neka svako cita 1 objavljuje sta 1 koliko
zeli, naravno dokle god nije rije¢ o literaturi koja bi
podsticala bilo koji oblik mrznje, a djecu 1 mlade treba
uciti kritickim metodama c¢itanja uzimajuc¢i u obzir
najrazlicitije tipove literarnog 1 medijskog pisanja.

117



Medutim, 1 pored najveée otvorenosti prema konceptu
kanona, moram priznati da kada me porodica 1 prijatelji
pitaju za knjizevne preporuke, ili kada organizujem(o)
radionice kritike, neka djela 1 neke autorke 1 autore
(uglavnom 1z korpusa angazovane 1/1li kvir knjizevnosti)
vijerovatnije je da ¢u ce$ce pomenuti 1 preporuciti,
nego druge. Vjerovatnije je da ¢u preporuciti knjige
Dubravke Ugresi¢ ili Dase Drndi¢, Elene Ferante ili
Arundati Roj, Daglasa Stjuarta ili Roberta Perisica,
Davida Albaharija ili Vinfrieda Georga Zebalda, Lejle
Kalamuji¢ ili Rumene Buzarovske, Arta Spigelmana ili
Mardan Satrapi, Ursule le Gvin ili Oktavije E. Batler,
nego knjige koje bi se nasle na popisu preporuka nekog
tijela Srpske akademije nauka 1 umetnosti (SANU),
Hrvatske akademije znanosti 1 umjetnosti (HAZU) ili
drugih institucija slicnog tipa, ili regionalnih katedri za
nacionalne jezike. Uz to, cak 1 ovako raznolik spisak
je iskljucuju¢ po raznim osnovama — zanrovski, u
odnosu na jezike 1 dominantnost evropske perspektive.

S druge strane, kao zajednica pobunjenih citateljki
godinama smo kritikovale savremenu regionalnu
produkciju zbog dominacije macistickih, a pokatkad
nacionalistickih 1 konzervativnih diskursa. Kritikovale smo
prakse knjizevnog nagradivanja, koje su nesrazmjerno
mnogo zanemarivalo knjizevni rad zena, LGBTIQ+

118



autorstava, ali i raznovrsnost pobunjenih poetikal! uopste.
Sto nas je ,,organski“ dovelo do toga da pokrenemo
sopstvenu knjizevnu nagradu, koja bi trebalo da bude
sve $to nagrade koje smo kritikovali nisu bile. Notirale
smo nekoliko klju¢nih mehanizama pomocu kojih su
muski autori, pripadnici dominantne nacionalne grupe
u svojoj sredini, bili privilegovani 1 imali prednost u
procesu kanonizacije, time $to su njithova djela cesce
bila nagradivana. Tako je nastao izbor Stefica Coek, ko
u Cetir1 godine od svog osnivanja kontinuirano pokusava
da se nosi sa izazovima pravljenja pobunjenog kanona,
dok u isto vrijeme zZeli prevazi¢i sam koncept kanona.

Dakle, opiralise miiline,izpraksejejasnokakokanonizaciju
rekreiramo1naindividualnom nivou, 1 na nivou knjizevnih
zajednica kojima pripadamo. Ali sama praksa pokazuje
1 kako je to doista proces, koji prolazi kroz razlicite faze.
Sjetimo se svog tinejdzerskog licnog ,.kanona“, koliko
se mozda zanrovski, ali 1 tematski mijenjao, zbog nasih
potonjih poslovnih ili zivotnih okolnosti. Ili, uporedimo
popise lektira iz perioda socijalisticke Jugoslavije, koji
su pravljeni sa idejom bratstva 1 jedinstva, sa danasnjim
popisima, kada je u pitanju tzv. nacionalni kljuc.

[i] Mnogo toga moze spadati u pobunjene poetike, ali
najsazetije receno one bi se mogle opisati kao angazovane
poetike u razlicitim knjizevnim formatima 1 zanrovima,
koje se svojom sadrzinom 1 formom opiru neoliberalnom
svjetonazoru najsire shvaceno (¢ije su okosnice klasna
cksploatacija, rodna 1 scksualna opresija, ckoloska
katastrofa, militarizam).

119



Kada kroz citalacko iskustvo osvijestimo da kanon nije
neupitan, nije jednom za svagda zatvoren od strane
nedodirljivih velikana iz akademija nauka 1 fakulteta, da se
mozelitrebapitatikakosuklasiciuopste topostali,akojisusve
potencijalni klasici izgubljeni zbog razlicitth mehanizama
iskljucivanja sto se iz drustva preslikavaju u knjizevnost,
tek tada prica o kanonu postaje zanimljiva 1 relevantna.

S tom idejom na umu izdvojila sam pet nacina
kako kontrirati kanonu. Oni su nastali inspirisani
kako feministickim, kvir, de- 1 antikolonijalnim,
marksistickim 1 drugim teorijama, tako 1 kolektivistickim
kriticarskim praksama poput onih koje praktikuju
Pobunjene citateljke 1 drugi progresivni kolektivi,
grupe 1 mreze u kulturama postjugoslovenskog regiona.

1. Pljunimo na nacionalne kanone!!

Krenimo od onoga sto se ¢ini najlaksim za kritiku kanona,
barem kada se gleda iz postjugoslovenske 1 ljevicarske
perspektive. Nacionalni knjizevni kanoni dio su kulturnog
paketa koji ide uz nacionalno jedinstvo, nacionalni jezik,
nacionalne mitove, koji su u sluzbi odrzanja nacionalnih
elita. Kao1u drugim aspektima zivota, tako 1 u knjizevnosti
1 kulturi, tamo gdje se cuva interes elita, kriticka kultura

[ii]  Podnaslov je inspirisan nazivom knjige talijanske
feministkinje Karle Lonzi Sputiamo su Hegel! (u prevodu
Plhwemo/plhunimo na Hegela!) iz 1981. godine, u kojoj se bavi
feministickom kritikom zapadnog filozofskog kanona.

120



se sistemski urusava. Uz to, kulturni sadrzaji postaju sve
nedostupniji ,,obicnim* ljudima, a elita ih koristi kao
poligon za pokazivanje privilegovanog drustvenog statusa.

U nacionalnim kanonima svoje mjesto nalaze autori 1
autorke dominantnog nacionalnog identiteta, sto samo
na prvu izgleda prosto, samorazumljivo. Kada je rijec
o multietnickim sredinama 1 regionima, situacija se vrlo
lako zakomplikuje. Ne moramo i¢i dalje od primjera Ive
Andri¢a, oko kojeg se spore srpski, hrvatski 1 bosanski
nacionalni kanoni. S druge strane, nacionalni kanoni
¢e uciniti izuzetak ukljuc¢ivanjem pisaca 1 spisateljica
drugih nacionalnosti, ako procjenjuju da je njihov
opus od interesa za nacionalno pitanje. Primjer za to je
poema jama komuniste Ivana Gorana Kovacica, koja je
1 dalje citana u Srbiji, jer se bavi ustaskim zloc¢inima nad
srpskim stanovnistvom tokom Drugog svjetskog rata. I
nacionalni identitet 1 politicko opredjeljenje autora se
lako zanemare, ako pri¢a moze biti (zlo)upotrijebljena.

Pored toga S$to se ve¢ u samoj postavci zasnivaju na
konzervativnim idejama krvi 1 tla, nacionalni kanoni
vrse selekciju 1 po drugim osama. Zato ¢e u njima biti
mjesta za rodoljubivu poeziju skromnih umjetnickih
dometa, istorijske romane sa epskim zapletom, ali
nece biti mjesta za tzv. zensko pismo ili za savremenu
angazovanu knjizevnost, koja bi predstavljala simbolicku
prijetnju za nacionalne mitomanije. Niti zanrovska
knjizevnost nece biti dobrodosla, zbog njenog ,,nizeg*
statusa. Taj je status dijelom vezan 1 za to $to su ovi

121



knjizevni oblici Cesto dio supkulturnih pokreta, koji takode
iskacu 1z strogo propisanih obrazaca ,,visoke® kulture.

Brisanje, ignorisanje, ucutkivanje jesu glavni metodi
1zgradnje ovog tipa kanona, koji ironi¢no, nikada nisu do
kraja uspjesni jer knjizevno stvaralastvo, kao 1 citalacke
navike, funkcioniSuuotporupremanametnutimobrascima.
Otpori se manifestuju na razlicite nacine — od knjizevnih
saradnji preko nacionalnih granica u postjugoslovenskom
polju,ll preko masovne popularnosti zanrovske
knjizevnosti, do pravljenja alternativnih, otvorenih kanona
kao sto to Cesto rade feministicke 1 kvir kulturne zajednice.

2. Slohoda za klasike

Kritika kanona je jedan par rukavica, sasvim drugi je
Citanje 1 analiza konkretnih knjizevnih djela koja su imala
tu Cast (1l mozda nesre¢u?) da uspjesno produ proces
kanonizacije. Mnoga od djela koja su u svoje vrijeme bila
angazovana, poetski inovativna, pionirska, a nerijetko 1
avangardna, postanu dio kanona nakon nekoliko decenija
od objavljivanja kada ih je moguce citalacki ,,ukrotiti.
Ulaskom u kanon1iu skolske silabuse, njthove interpretacije
se mijenjaju. Umjesto da budu c¢itana u kritickom kljucu,
onase nasvojevrstan nacin interpretativno ,,mumificiraju®.

[iii]  Izmedu ostalih, o ovom pojmu je ekstenzivno pisao Boris
Postnikov u studiji Rnwjizevna republika Jugoslavia (2025).

122



Na primjer, jedan od nasih najboljih satiricara, covjek
koji je za svoje vrijeme bio poeticki 1 tematski iznimno
inovativan, jeste Jovan Jovanovi¢ Zmaj. Njegov opus se
sada dominantno c¢ita u kljucu knjizevnosti za djecu,
Sto je jos jedan zanr koji se tretira kao ,,nizi“ 1 ,,manje
vrijedan®. Kada bi se, na primjer, ,,Jututunska juhahaha“
(1864) 1 ,,Jututunska narodna himna® (1865) oslobodile
povrsnih citanja, vidjelo bi se da su ti satiricni stthovi
mozda 1 suviSe dobro polozili test vremena, jer Srbija
danas ne izgleda mnogo drugacije nego prije vijek 1 po.

Slicno je 1 sa avangardistima, gotovo da nema tog pisca
(jer dominantno su ipak oni u kanonu) kog se nije dohvatio
kanon a da nije otupljena svaka ostrica koju su njegova
djela prije ulaska u kanon imala. To je ironija poetika koje
u trenutku nastajanja bivaju proganjane i zabranjivane,
ali sa promjenom paradigme dobijaju patinu klasika, 1
gube na inicijalnoj autenticnosti. No, to nije samo zbog
imanentne odlike knjizevnog teksta, jer svaka poetika
u nekom trenutku mora ,jizaci iz mode, kolokvijalno
receno, ve¢ zbog konzervativhog interpretativhog
okvira. Klasi¢ni kanon, kanon koji se pravi ,,odozgo*
uz sebe povlaci metode analize koje se zadrzavaju na
deskripciji, ne teze kritickom propitivanju tekstova,
kamoli kompariranju savremenog sa proslim kontekstima,
1 stavljanju u dijahronijsku drustvenu perspektivu.

Otuda kontriranje u ovom slucaju znaci truditi se da se

klasici ¢itaju kroz razlicite analiticke perspektive. Na
primjer, feministicka Citanja otvaraju nove nivoe tekstova

123



koji se smatraju klasicima. Mozda ¢e nas ta analiza suociti
sa mizoginim aspektima djela, gledano iz danasnjeg
ugla. Neka djela ¢e 1 dalje biti zanimljiva 1 vazna, iako
¢emo konstatovati da imaju 1 problemati¢ne segmente 1
pokusati da ith objasnimo u vezi sa kontekstom u kom su
nastala. Druga ¢e pak, provucena kroz antikolonijalnu
prizmu, biti osvijetljena kao dubinski rasisticka, pa ¢e
se postaviti pitanje da li je potrebno takva djela 1 dalje
tretirati kao klasike ili ne? Da li u pri¢u uvesti umjesto,
ili pored njih, djela koja daju glas iskustvima onih
koji su bili Zrtve rasizma? To nisu laka pitanja, niti se
mogu rijesiti brisanjem jednog korpusa 1 prostom
zamjenom drugim. U krajnjem, u¢utkivanjem razlic¢itth
poetika 1 dominacijom jedne, zapadne kolonijalne,
smo 1 dosli do trenutne verzije klasicnog kanona.

Knjizevna teorija stalno razvija nove alate u kontaktu sa
drugim humanistickim naukama, to analiticko bogatstvo
moze se koristiti da se kanonska djela ,,oslobode* patine
nedodirljivosti 1 posljedi¢no, dosade. Klasici mogu biti
duhoviti, relevantni 1 za danasnji trenutak, samo ako
naucimo kako daih ¢itamo van strogih okvira. Ako odlucite
da citate neki od klasika bez optere¢enosti onime $to ste o
toj knjizi vec¢ ¢uli, Sto mislite da bi #rebalo da mislite o zapletu
1 stilu, sa otvorenos¢u da vam se mozda 1 nec¢e dopasti
iskustvo ¢itanja ili nacin obrade klju¢nih tema, mozda
¢ete otkriti jedan sasvim novi tekst, mozda ¢e vas ,,uvuci

124



u literarni svijet na nacin koji niste ni pretpostavili.t*)
3. Potraga za izgubljenim hblagom

Paralelno sa ,,oslobadanjem® klasika jeste otkrivanje
korpusa koji su izgubljenti ili sakriveni u proslosti, jer nisu
prosli prvu strogu ruku akademije koja ih je proglasila
,manje vrijednim®. Kako bi odredena djela bila uzdignuta,
kako b1 bila na pijedestalu ,,uzorne* knjizevnosti, toliko
druge knjizevnosti je vremenom zaboravljeno. Naravno,
nemoguce je da u kanon udu sve knjige ikada objavljene,
ali stalno dopunjavanje kanona je visestruko nagradujuce.

Feministicke teoreti¢arke 1 teoreticari, LGBTIQ+
zajednice, dekolonijalni istrazivaci 1 istrazivacice,
prevodioci 1 prevoditeljke sa malih ili podzastupljenih
jezika, izdavaci koji kroz svoje edicije objavljuju specificne
zanrove, svi zajedno doprinose tome da se knjizevno
polje sto vise otvori 1 da do citalastva dodu razlicite
poetike. Na ovaj nacin knjizevni kanon ne ostaje polje
visoke (Citajte: konzervativne 1 konzervirane) kulture veé
prostor koji se stalno nadograduje 1 mijenja, u kojem
ucestvuju razliciti akteri 1 akterke u knjizevnom polju. U
tom smislu, mozda jos$ uvijek nema knjizevne pravde, 1
pod klasicima ¢e se jos neko vrijeme podrazumijevati i
dominirati zapadni muski kanon, ali sada su barem sve

[iv]  Josjedan metod ,,0slobadanja* klasika jeste njihova obrada
kroz razlicite multimedijalne forme ckranizacije, video igre,
graficke romane.

125



vise dostupne knjige koje mogu biti novi kontra-klasici.

Slicno kao $to ¢itanje klasika savremenim metodama otvara
nove knjizevne nivoe, tako iistrazivacki rad na otkrivanju
zagubljenog korpusa sa sobom nosi osjecaj novine,
obogacuje nase knjizevno ,,nepce® za nepoznate stilove
1 poetike, komparativno dobijamo uvid u tacke gledista
koje su na marginama istorije 1 knjizevnog polja. Kontriranje
u ovom smislu znaci preuzimati ¢italacku inicijativu, dati
priliku ne samo tradicionalnim klasicima ve¢ redovnije
Citati 1 istrazivati one do sada ,,nemoguce® klasike.

4. Nesvrstani

Osim rodnog dizbalansa, evropocentrizam 1
kolonijalni pogled na sve druge kulture, okosnice su
tradicionalno formiranih kanona. Zato je korisno
uvesti pojam nesvrstanosti. Naime, Socijalisticka
Jugoslavija bila je specifican oblik socijalizma na
barem dva nivoa — unutrasnjem, koji se bazirao na
principu samoorganizovanja; spoljasnjem na principu
nesvrstanosti, odnosno ,treceg puta® izmedu Istoka 1
Zapada tokom Hladnog rata. Nesvrstanost je znacila
solidarnost onih koji su bili kolonizovani, §to je u
stvari vecina svijeta, naspram kolonijalnih centara.
Ali sire gledano, nesvrstanost kao princip se moze citati
kao opiranje binarnom nacinu razmisljanja, izmedu 01 1,
1zmedu ¢vrstih rodnih, nacionalnih, ili drugih kategorija.
Nesvrstani su oni koji shvataju da je nametanje strogih
kategorija ne samo nemoguce, ve¢ 1 nasilan proces

126



kontrole. Jer uvijek ¢e biti onih koji Zele da iskoce, koji
se ne mogu ugurati u drustveno zadate norme, pa ce
se onda mozda 1 drugi ugledati na njih 1 zapitati se u
¢ijem je interesu svrstavanje, razvrstavanje, ustrojavanje.

Korpus koji nasljeduje vrijednosti nesvrstanosti u nasem
regionu jeste postjugoslovenski. Ne samo u imenu, veé
1 kroz teznju da se opire nacionalnim kanonima, da
prevazilazi poetike poslusnih konzervativnih poetika. Ali,
to je nesvrstanost na prvom koraku. Jer i u ovoj koncepciji
postoje citavi korpust koji su nevidljivi. Na primjer, otvara
se pitanje odsustva literature napisane na makedonskom
1 slovenackom, kao 1 na drugim jezicima koji se govore
u ovdasnjem regionu poput albanskog, madarskog,
rumunskog, bugarskog, uz knjizevnost nastalu u dijaspori.
Takode, najcesce ¢emo kao primjere jugoslovenske, pa
onda 1 postjugoslovenske knjizevnost, uvrstiti stvaralastvo
profesionalnih pisaca i1 knjizevnica sa objavljenim
knjigama. Amaterskaumjetnost, poputone kojaje nastajala
u fabrikama u toku samoupravnog socijalizma, nece biti
zastupljena. Potom, knjizevnost koja je okarakterisana kao
“didakticka”, ili eksplicitno socijalisticka, takode ¢e biti na
marginama, u kanon ¢e prije ulaziti djela autoriteta kao
$to je Miroslav Krleza. Zensko autorstvo socijalistkinjal*
jos uvijek je predmet proucavanja po pravilu samo

[v] O feministickom citanju debate na ljevici v. Stanislava
Barac, Feministicka kontrajavnost: Zanr Zenskog porireta u srpskoy
periodict 1920. do 1941. (Institut za knjizevnost 1 umetnost,
Beograd 2015.)

127



feministkinja 1 saveznika, ali nije prepoznato kao dio
jugoslovenske knjizevne tradicije, na nacin na koji su to
liberalne ili ¢ak konzervativne knjizevnice. Koliko nas
je, kada je u pitanju recimo korpus srpske knjizevnosti,
¢ulo za Milku Zicinu, u odnosu na Grozdanu Oluji¢?

Nesvrstanost kao suprotnost klasicnom kanonu koji se
konstituise kroz razvrstavanje knjizevnih djela hijerarhijski,
politicki netransparentno prikrivenog desnog usmjerenja,
zasnovano na kompeticiji, svojevrsnom rat raceu kroz
knjizevne nagrade 1 drzavne subvencije za autorstvo,
isklju¢ivanju, nepotizmu unutar knjizevnih zajednica koje
su povlas¢ene. Nesvrstani kontra-kanon gradio bi se na
ljevicarskim principima, na presjeku feminizma, kvira,
dekolonijalizma, ekokritike kao najsirem okviru kroz
koji bi mogli da se formulisu najrazlicitiji stilovi, poetike,
bez ikakvih zanrovskih ili formalnih ogranicenja, sa
idejom da kreativno stvaralastvo ne znaci utrkivanje vec
stvaranje prostora za zajednistvo izmedu onih koji pisu,
onih koji analiziraju i ¢itaju. Zato kanonska nesvrstanost
podrazumijeva ponovno kriticko ¢itanje klasika, otkrivanje
nepravednoizgubljenih korpusaiotvorenost zaistrazivanje
mnostva poetika izvan regionalnih ili evropskih knjizevnih
granica, kroz blisku saradnju citalastva sa autorstvom.

5. Ogledalo, ogledalce moje
Nijedna nasa knjizevna zajednica nije imuna na potrebu za

kanonizacijom. Sa pojedinim djelima se taj proces odvija
gotovo u realnom vremenu, koji pocinje sa masovnim

128



pozitivnim kritikama 1 knjizevnim nagradama, da bi
na kraju kanonsko djelo dobilo status klasika ulaskom 1
visegodisnjim zadrzavanjem u skolske silabuse 1 spiskove
lektire. Pozitivne kritike 1 nagrade u skorije vrijeme su
neodvojiviod raznoraznih trzisnih strategija, koje ukljucuju
agresivne reklame na drustvenim mrezama, hajpanje
pojedinih autora ili autorki. U slucaju autorki najcesce se
komunicira neoliberalnaideja girl poweri, jer izdavaci svjesni
¢injenice da su citateljke znacajan dio publike igraju i na
tu kartu. Na kraju nista nije sporno u tome da su pojedina
knjizevna djela popularnija kod publike, ili da se poetski
vise uklapaju sa ocekivanjima izdavaca i kritike. Ipak, ono
Sto u tom toku biva sve ocitiji problem jeste to da Sto se
djelo vise priblizava statusu klasika (Cak 1ako je u pitanju
savremeno djelo koje se opire kulturnom mejnstrimu), to
opada njegova kriticka recepcija, te se ¢itanja svode ili na
deskriptivne ili na (uglavnom suvoparne) naucne analize.

Dakle, prvi korak kontriranja u ovom slucaju jeste da se dobro
pogledamo u ogledalo, da vidimo kojim se to trendovima,
reklamama, ideoloskim zabludama, predefinisanim
okvirima citanja nismo uspjele 1 uspjeli oduprijeti. Bez
kritike 1 ¢italacke samokritike nije moguce kontriranje
kanonu. Ali to nije moguce uraditi samo individualisticki,
vec je dio stvaranja c¢italackih zajednica koje su otvorene
za razlicite prakse citanja, koje kolektivno promisljaju kako
1znova1iznova siriti kanone. Nuzno je da demistifikujemo
procese postajanje knjiga klasikom, da se odreknemo
nemoguceg zahtjeva za ,,vrhunskim® kriterijjima prema
kojima ¢emo prepoznati ,,jzuzetna® djela. Umjesto toga

129



mozemo ucestvovati u osmisljavanju novih poetika kroz
Citanje Sto je moguce nesvrstanyih korpusa. Cak i ako
ne mozemo da se u potpunosti odupremo privlacnosti
kanona, mozemo ga toliko razluciti 1 umnoziti, da njegovo
postojanje u klasicnom smislu vise ni ne bude nuzno u
knjizevnoj praksi, kriticarskim citanjima ili skolama.

Tim su se principima vodile Pobunjene citateljke kad su
pokrenule izbor Stefica Coek, kao sponu izmedu razli¢itih
knjizevnih zajednica — od kriticarskih, preko autorskih, do
citalackih. Savremenapraksakanonizacije neide,,od gore*,
njune legitimisu neupitni autoriteti, ve¢ se stvarailegitimise
kroz pobunjene citalacke zajednice. Simbolicki rec¢eno, ne
ogledamo se samo u jednom zrcalu, ve¢ se nalazimo u
prostoriji sa ogledalima, koja se zrcale jedna naspram 1 u
drugima, gdje se kategorije umnozavaju 1 destabilizuju,
1 koja nema jasnog pocetna niti zacrtanog kraja.

130



Preporuke za ¢itanje

Bara¢, Stanislava. Feministicka kontrajavnost: Zanr Zenskog
portreta u srpskoj periodict 1920. do 1941. (Institut za
knjizevnost 1 umetnost, Beograd 2015).

Jovanovi¢, Tatjana. RujiZenstveni grad. Ronstituisanje Zenskog
kanona u srpskoj proz 1990-2010. (FILUM, Kragujevac
2017).

Luki¢, Jasmina. “Poetics, politics and gender”. In Women
and Citizenship in Central and Eastern Europe, 225-243.
(Taylor and Francis 2017).

Matijevi¢, Tijana. From Post-Yugoslavia to the Female
Continent. ([transcript] Verlag, 2020).

Omeragic¢, Merima. Post/jugoslavenska antiratna Zenska
proza: doktorska disertacya. (Univerzitet u Beogradu —
Filoloski fakultet, Beograd 2023).

Postnikov, Boris. AnjiZevna republika Jugoslavya. (Durieux,
Zagreb 2025).

131



IZDAVAC

Kulturtreger

Marti¢eva 14d, HR-10000 Zagreb
TELEFON: +385 [0]1 4616 124
E-MAIL: booksa@booksa.hr
URL: www.booksa.hr

BIBLIOTEKA Kritika

UREDNICE Miljenka Buljevi¢ 1 Ivana Drazi¢
LEKTURA I KOREKTURA Ivana Drazi¢
OBLIKOVANJE Janko Pavlovi¢

PISMA Baskerville, Antarctican Headline
PAPIR Book Holmen 80gr/m?2

TISAK Sveucilisna Tiskara

NAKLADA 300

Zagreb, studeni 2025.

Publikacija je tiskana uz financijsku podrsku Grada Zagreba,
Nacionalne zaklade za razvoj civilnog drustva 1 Zaklade Kultura
nova. Misljenja izrazena u ovoj publikaciji odrazavaju iskljucivo

misljenja autora 1 ne izrazavaju nuzno stajaliste donatora.

789538 256349



